
Examination and Critique of the Political Anthropology of 
Contemporary Western Schools of Thought

Abstract
Political anthropology is a field of knowledge that rationally examines 
human dimensions in relation to political matters. The interpretation and 
understanding of contemporary Western thought on this issue has various 
components that warrant reflection and critique. The main question of this 
paper is: What is the critique of the interpretation of the philosophers of 
contemporary Western political schools (Popper, Marcuse, and Sandel) 
regarding the three components of human nature, knowledge, and 
ultimate purpose? We have examined the answer to this question with the 
aim of explaining, describing, and critiquing the political anthropology of 
contemporary Western schools using a method based on description and 
analysis. The political anthropology of contemporary Western schools is 
critiqued from multiple angles: lack of a holistic view of man; emphasis 
on materialism and considering human nature as one-dimensional; 
validating conjectural ends instead of certain objectives concerning 
man; utilitarianism, aversion to virtue, and extreme voluntarism; lack 
of worthy leadership for human political life; disregard for the principle 
of monotheism in human creation; and ultimately, intellectual chaos 
regarding man.

Keywords:anthropology, political anthropology, political schools of thought, 
contemporary west

Received: 2019/01/16 - Accepted: 2025/11/05

Mohsen Rezvani / Associate Professor, Political Science Department, Imam Khomeini Educational and 
Research Institute, Qom, Iran                                                                                                  � rezvani@iki.ac.ir

Seyyed Mahdi Seyyediyan      / Assistant Professor, Political Science Department, Imam Khomeini 
Educational and Research Institute, Qom, Iran                                                         �  seyyediyan@iki.ac.ir

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.3.0

10.22034/siyasi.2025.2014649

2025, Vol. 16, No. 2, 41-60Ma'rifat-e Sīasī





سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص 41ـ60

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.3.0

10.22034/siyasi.2025.2014649

چکيده
انسان شناسی سیاسی دانشی است که با نگاه عقلی به بررسی ابعاد انسان در ارتباط با امور سیاسی 
از این مسئله دارای مؤلفه های متفاوتی است که جای  میپردازد. تفسیر و برداشت غرب معاصر 
تأمل و نقد دارد. پرسش اساسی این نوشتار این است که نقد برداشت فلاسفة مکاتب سیاسی غرب 
معاصر )پوپر، مارکوزه و سندل( از سه مؤلفة سرشت، معرفت و غایت انسان چیست؟ پاسخ به این 
پرسش را با هدف تبیین، توصیف و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر با روش مبتنی 
بر توصیف و تحلیل بررسی کرده ایم. انسان شناسی سیاسیِِ مکاتب غرب معاصر از زوایای متعددی 
مورد نقد است: فقدان نگاه کلینگر به انسان؛ تأکید بر مادیت و تکبعدی دانستن سرشت انسان؛ 
اعتباربخشی به غایات ظنی به جای اهداف یقینی در باب انسان؛ فایده محوری، فضیلت گریزی و 
اختیارگرایی افراطی؛ فقدان رهبری شایسته برای حیات سیاسی انسان؛ نادیده انگاری اصل توحید 

در آفرینش انسان؛ و در نهایت، هرج ومرج اندیشه ای در باب انسان.

کليدواژه ها: انسان شناسی، انسان شناسی سیاسی، مکاتب سیاسی، غرب معاصر.

دريافت: 1397/10/26 - پذيرش: 1404/08/14

seyyediyan@iki.ac.ir استاديار گروه علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟، قم، ايران� /                                         
 rezvani@iki.ac.ir محسن رضوانی/ دانشيار گروه علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟، قم، ايران�

 سيدمهدی سيديان

بررسی و نقد انسان شناسي سیاسی مکاتب غرب معاصر





43بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

مقدمه

انسان شناسي سیاسی، بررسی ماهیت و ابعاد انسان با روش عقلی است. تمایز انسان شناسی سیاسی با فلسفی 
در این است که انسان شناسی فلسفی بدون توجه به ابعاد سیاسی به بررسی انسان میپردازد؛ اما انسان شناسی 
سیاسی به بررسی انسان در پیوند با امور سیاسی با روش عقلی میپردازد. ترجیح روش عقلی از آن روست که 
سایر انواع انسان شناسي با روش های دیگر و با عناوین دیگری از جمله مردم شناسی، تعریف میشود. اساساًً 
انسان شناسي فلسفي یا عقلی بخشي از مباني هر فلسفة سياسي را تشکيل مي دهد؛ خواه فيلسوفان سياسي 

آشکارا به اين ارتباط توجه کرده باشند يا اينکه پوشيده مانده باشد.

برخی بر این باورند که انسان شناسي دارای مبانی بعیده نسبت به سیاست است و م‌یتوان از مبانی 
قریب آن، که به مباحث سیاسی نزدیک است، نام برد. ذات گرایی و پذیرش سرشت مشترک 
انسانی، برابری ذاتی انسان ها، کرامت ذاتی انسان ها، اصالت روح و نفی طبیعت گرایی، تحلیل 
تک ساحتی یا چندساحتی از انسان و نفی خودآیینی بشر، از مبانی قریب به فلسفة سیاسی معرفی 

شده اند )واعظی، 1395، ص202ـ206(.

شاید بتوان فهرست برخی از مباحث انسان شناختي مطرح در حوزة سياست را چنين ارائه کرد: آيا آدميان، ذات 
و طبيعت مشترکي دارند؟ ذات انسان شر است يا خير؟ آيا انسان ها ذاتاًً برابرند؟ آیا برخی از انسان ها بر برخی 
دیگر ولايت دارند یا اینکه اصل، عدم ولایت انساني بر انسان ديگر است؟ آيا انسان ها بر خود مالکيت و اختيار 
تام دارند؟ حب ذات انسان چیست؟ آيا انسان موجودي تکساحتي است يا چندساحتي؟ قلمرو استقلال ذاتی و 
خودآيين بودن انسان تا کجاست؟ عبوديت انسان به چه معناست؟ رابطة فرد و اجتماع چگونه است؟ فرد مقدم 
است یا جمع؟ هويت فردي و هويت جمعي چگونه تفسیر میشود؟ هدف انسان چیست؟ فضايل انساني کدام 
است؟ هدف گرايي و سعادت گرايي انسان در عرصة سياسي چگونه است؟ تغيير و تحول پذيري انسان یا صيرورت 

انسان، چگونه در ارتباط با عرصه هاي سياسيِِ وجود وی لحاظ مي شود؟ و... 
اينها برخي از پرسش هاي اساسي در عرصة انسان شناسي سياسي‌اند که مي‌توانند موضوع اين بخش از دانش 
و معرفت سياسي را مشخص تر کنند. طرح این پرسش ها از این روست که دورنمایی از ابعاد مسئلة انسان شناسي 
سیاسی ترسیم شود. لزوماًً نمیتوان به همة این پرسش ها در کی پژوهش محدود پاسخ داد؛ اما طرح سؤالات 
میتواند به روشن تر شدن زوایای موضوع کمک کند. به طور مشخص تر میتوان تلقیهای گوناگون از انسان را 
در قالب اینکه انسان عبارت است از حیوان سیاسی، حیوان اجتماعی، حیوان مدنی یا حیوان الهی، تصویر کرد. 
پس پرسش اصلی این است که نقد انسان شناسي مکاتب غرب معاصر چیست. پرسش های فرعی هم در قالب 
ماهیت انسان، معرفت انسان و غایت انسان از منظر مکاتب و فلاسفة سیاسیِِ منتخب این مقاله تدوین میشود. 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  44

نوآوری این نوشتار در این است که به نقد فلاسفه و انسان شناسان سیاسی معاصر غرب پرداخته است.
 )Socialism( اجتماع گرایی ،)Liberalism( سه مکتب اصلی در اندیشة سیاسی معاصر غرب، اختیارگرایی
و فضیلت گرایی )Virtueism( است که به طرز ویژه ای برجسته اند و توانسته اند در حوزة عمل سیاسی نیز مدعی 
باشند و حتی به دنبال تحقق اندیشة خود در عرصة حیات اجتماعی باشند. این نوع فلسفه ها را معمولًاً تحت 
عنوان ایدئولوژی سیاسی هم نام میبرند. کارل پوپر نمایندة اندیشه و فلسفة سیاسی لیبرالی است که به طرز 
مشتاقانه ای به دفاع از ایده های لیبرالی میپردازد. هربرت مارکوزه، نمایندة مکتب سوسیالیسم، مخصوصاًً در 
قامت جدید آن و در قالب مکتب فرانکفورت است و نهایتاًً ماکیل سندل نیز به جهت تأثیر بسیار زیاد جماعت‌گرایان 
از میان  برجسته است.  این مکتب،  انسان شناختی  از اصول  ایشان در دفاع  ادبیات قوی  و  یا فضیلت گرایان 
ویژگیهای متعددی که برای انسان مدرن و معاصر غربی برشمردیم، تنها سه عنصر اساسی و تعیین کننده را، 
که بازتاب دهندة کل فلسفة سیاسی فیلسوفان یادشده و انسان شناسي ایشان به طور مختصر و گویاست، انتخاب 
کردیم. ازاین رو به سرشت انسان، معرفت انسان و غایت انسان، از منظر اندیشمندان یادشده و نمایندگان سه 

مکتب سیاسی غرب معاصر خواهیم پرداخت.

1. ماهیت انسان

ساده ترین مبحث در باب ماهیت و سرشت انسان را در قالب خیر یا شر بودن انسان صورت بندی م‌یکنند. ازاین‌رو 
پرسش ما از هر اندیشمندی این است که انسان پاکطینت است یا بدسرشت؟ ذات بشر خوب است یا بد؟ خیر 
است یا شر؟ با انسان های شریف و پاکی مواجهیم که درصدد تعاون و همکاری با کیدیگرند یا با افراد گرگ‌صفتی 
مواجهیم که هر آن در کمین برای دریدن انسان های دیگرند؟ پس منظور از ماهیت انسان آن دسته از خصوصیاتی 
است که انسان ها نه به واسطة تعینات خاص اجتماعی و تاریخی، بلکه به دلیل ساختار و هویت وجودی خویش 

از آن برخوردارند )شجاعیان، 1396، ص7(.
1ـ1. ماهیت انسان در اندیشة پوپر

آیا سرشت انسان خیر است یا شر؟ آنچه در اندیشة پوپر به‌دنبال این پاسخ گشتیم، این بود که وی از چنین پرسشی 
کی گام فروتر نهاده است و دغدغة او به سان اندیشمندان کلاسکی غرب، مانند افلاطون و ارسطو، نیست. آنچه 
دعوای هابز، لاک و روسو دربارة انسان بود، دغدغة پوپر نیست. مسئلة پوپر عمیق و بنیادین نیست. مسئلة او بر 
مجموعه‌ای از مفروضات لیبرال دموکراسی استوار است. پرسش او سطحی و روبنایی است. او به‌دنبال انسان آزاد 
است. تمام هویت انسان را در جامعة باز م‌یداند، نه اسیر آداب و رسوم و خرافات. پوپر به نقل از پرکیلس آتنی و در 
تأیید مطلوب بودن جامعة باز مینویسد: اگرچه تنها چند کس میتوانند سیاستی را پدید آورند، اما ما همه میتوانیم 



45بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

درباره‌اش داوری کنیم. این ایدة پوپر ریشه در ذات نظریة ابطال گرایی او دارد )پوپر، 1385، ج1، ص27(.
انسان آزاد و جامعة باز نهایت دغدغة پوپر در ترسیم انسان شناسي سیاسی اوست. انسانی که آزاد است، اسیر 
تعینات رهبران جامعه یا ایده پردازان و ویژگیهای ساختارهای سیاسی، جامعه و اجتماع بسته نیست؛ میتواند به هر 
امری نقدی وارد کند و تلاش او صرفاًً وقتی معنا مییابد که درصدد نقد و شکستن امور و گزاره های پذیرفته شدة 
جامعه و بزرگان آن باشد. البته از دید پوپر، نوعی هرج‌ومرج فکری و اندیشه‌ای هم مردود است؛ اما باید اذعان کرد 
که نتیجة چنین تفکری جز هرج‌ومرج و عدم احترام به سنت اندیشه‌ای آرمان گرایانی چون افلاطون نخواهد بود. 
پس انسان شناسي پوپر مساوی است با ارائة تعریفی از انسان آزاد در جامعه‌ای آزاد؛ آزادی از اقتدار و تعصب؛ آزاد و 
رها از بردگی نیروهای جادویی و قبیله‌ای؛ آزاد در شکوفایی توان‌های سنجشگرانة انسان )پوپر، 1385، ج1، ص15ـ17(

2ـ1. ماهیت انسان در اندیشة مارکوزه

نظر به روکیرد سوسیالیستی مارکوزه، طبیعتاًً باید توقع تصویر اقتصادی و مادیگرا از انسان داشته باشیم. نسبت 
سوسیالیسم، مارکسیسم و نومارکسیسم، عام، خاص و اخص است. مارکوزه به معنای عام سوسیالیست، به معنای 
خاص مارکسیست و به معنای اخص نومارکسیست است. اساساًً بنیان دو مکتب لیبرالیسم و سوسیالیسم بر ماده‌گرایی 
و سکولاریسم است؛ اما مارکوزه تحت تأثیر اندیشه های هایدگر و اگزیستانسیالیسم نیز هست؛ لذا اندیشه های او 
رنگ‌وبوی انتولوژکی و اقتصادی را توأمان داراست. همچنین او تحت تأثیر هگل و روش اندیشة دیالکتیکی او نیز 
هست؛ بنابراین به تضاد و انتقاد در سطح فردی و اجتماعی اعتقاد دارد. به هرحال او درصدد است که انسان شناسي 
مدنظر خود را تبیین کند و توضیح دهد. از نظر مارکوزه، مقام و منزلت واقعی انسان تحت سیطرة ارزش های مادی 
دنیای سرمایه‌داری واقع شده است و »تکنولوژی« ابزار آزادیخواهی است؛ اما کاربرد و محدودیت آن در جامعة 
سرکوبگر، آن را به ابزار سلطه مبدل میکند. اتومبیل سرکوبگر نیست؛ تلویزیون سرکوبگر نیست؛ لوازم خانگی 
سرکوبگر نیستند؛ اما اتومبیل، تلویزیون و لوازمی که بر اساس الزام های مبادلة سودآور ساخته میشوند، به جزئی 
جدانشدنی از وجود مردم، جزئی برای »تحقق بخشیدن« به وجودشان، مبدل شده‌اند. ازاین‌رو مردم باید بخشی از 

وجود خویش را در بازار بخرند. این موجودیت، به مفهوم تحقق سرمایه است.
نیازها توسط عوامل بیرونی پدیدار میشوند.  نیازهایش هیچ گونه نظارتی ندارد.  فرد بر نقش و محتوای 
هرگونه آزادی، نخست مستلزم شناخت انواع بردگی است. حال آنکه امروزه به نظر میرسد مردم به دلیل تأمین 
نیازهای روزمره، که شاید مهم تر از اندیشیدن دربارة آزادی و بردگی است، با یادآوری این مسائل خود را ناراحت 
نمیکنند. این طرز فکر، بزرگ ترین اشتباه است. ویژگی جامعه های صنعتی پیشرفته، سرکوب نیازهایی است که 
برای دستیابی به آزادی و رهایی پدید آمده اند؛ از جمله آزاد شدن از قید و بندهایی که آسایش و رفاه نامیده 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  46

نظام های سرمایه‌داری و جامعه‌های  نیروی ویران‌کنندة  از  نیازهایی که حمایت  میشوند؛ همچنین سرکوب 
به اصطلاح مرفه را بر عهده گرفته اند )پوپر، 1385، ج1، ص41ـ42(.

3ـ1. ماهیت انسان در اندیشة سندل

ماکیل سندل در تعریف هویت و سرشت انسان، به فرهنگ هر جماعتی توجه دارد. او معتقد است که هویت فرد 
انسان در جمع هایی که عضو آنهاست و از تعهداتی که بر اثر عضویت در آنها پیدا میکند، شکل میگیرد. کتاب 
لیبرالیسم و محدودیت های عدالت در نقد دیدگاه کسانی است که به عدم ابتنای نظریة سیاسی بر مفهوم و 
برداشت خاصی از خیر یا ماهیت انسان یا ارزش های اخلاقی یا فضیلت محوری معتقدند. از نگاه لیبرال‌ها، »خود« 
قابل انتزاع از همة جوامع است؛ به این صورت که افراد در کشورهای مختلف کمونیستی، اسلامی و غربی، کی 
»خود« واحدند. این خود واحد عبارت است از »انسان بما هو انسان«. پس انسان از نگاه لیبرال ها انسان است؛ 
فرقی ندارد که مسلمان باشد، مارکسیست یا لیبرال. جماعت گرایان یا فضیلت گرایان، برعکس لیبرال ها، بر این 
اعتقادند که »خود« ریشه در سنت و فرهنگ دارد؛ پس »خود« مسلمانان ریشه در فرهنگ و سنت مسلمانان 
دارد؛ »خود« ژاپنیها هم ریشه در سنت و فرهنگشان دارد. بنابراین طبق تعریف لیبرال ها، »خود« نامقید است؛ 
چون به ذات بشری او بازگشت دارد؛ و طبق تعریف جماعت گرایان، مقید به سنت و فرهنگ است؛ چون در 

تحقق اجتماعی آن، مقید به فرهنگ پیرامون خود است. 
»اولویت حق بر سعادت«، »بیطرفی دولت« و »تلقی انسان به مثابة فرد فارغ‌البال« سه مفهوم اساسی در فلسفة 
سیاسی سندل است. سندل تمام هویت انسان را در فضیلت محوری او م‌یداند. فرد به تبع اجتماعی که در آن زندگی 
میکند، با فضایلی درگیر میشود و از آنها رنگ میپذیرد. جمع تمام فضایل در انسان، مخصوصاًً فضیلت عدالت، 
موجب میشود که انسان در عرصة حیات سیاسی و اجتماعی دارای شکوفایی و دارای حس دستیابی به اهداف 
خلقت خود شود؛ اما به نظر م‌یرسد که صرفاًً کی انسان یا جامعة فضیلت محور تمام کنندة شرایط لازم برای تحقق 
هدف خلقت انسان نیست؛ زیرا انسان نیاز دارد که پس از فضیلتمند شدن، به‌سوی هدفی والاتر و فراتر از اصول 
انسانی و اخلاقی فردی حرکت کند. منظور سندل از اصول انسانی و اصول اخلاق فردی، اصولی است که مورد 
توافق انسان ها، فارغ از هر دین و مذهبی است. در میان فضایل نیز سندل بالاترین فضیلت را عدالت م‌یداند و از 

نظر وی، زمانی انسان تحقق کامل یافته است که از نهایت درجة عدالت برخوردار شود.

2. معرفت انسان

معرفـت انسـان و بهره منـدی وی از ابـزار عقـل به عنـوان مبنـایی بـرای هویتیـابی انسـان در میـان سـایر 
موجـودات و مخلوقـات، بحـثی اسـت که در امور سیاسی و فلسـفة سیاسی نیـز بازتاب ویژة خـود را دارد. عقل، 



47بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

ابـزاری برای سـاختن تصمیم و شـکل گیری ارادة انسـان اسـت. شـکوفایی انسـان در قالـب اِعِمـال ارادة آزاد، 
یـیک از دغدغه هـای اندیشـمندان غـربی اسـت. آنها تمـام همت و هویت اندیشـه ای خـود را بـه کار میبرند تا 

به آزادی فکری انسان غربی و قدرت انتخاب او خدشه ای وارد نشود.
1ـ2. معرفت انسان در اندیشة پوپر

کارل پوپر را میتوان برجسته ترين نمايندة فکری خردگرايی سنجشگر دانست. اين نحلة فکری، بيش از آنکه 
به دنبال مسائل آکادميک فلسفی باشد، خود را متوجه علوم تجربی میداند و به طرح پرسش های واقعی سياست 
باشد. دشوارگويان و  بايد مشغوليت همة روشنفکران  انديشة فلسفی  پوپر معتقد است که  عملی میپردازد. 
دشوارنويسان به کرات مورد سرزنش پوپر واقع شده اند و وی آنان را به جادوگرانی تشبيه میکند که خود را در 
پشت چادری از الفاظ پرطمطراق پنهان کرده اند تا همگان بپندارند که فلسفه چيزی پيچيده و اسرارآميز و مذهب 
خردمندان است و نمیتوان رموز آن را بر مردم عادی آشکار کرد )پوپر، 1385، ج1، ص15ـ17(. انديشة پوپر، 
ازيکسو متأثر از فلسفة سقراط و ازسویديگر تحت تأثير فلسفة روشنگری است. اين جملة معروف سقراط که 
»میدانم که هيچ نمیدانم«، بیترديد در شيوة تفکر پوپر نقش بزرگی داشته است: »هنگامی که به بیکرانگی 
آسمان پرستاره نظر م‌یدوزيم، تخمينی از بیکرانگی نادانی خود به‌دست م‌یآوريم. اگرچه عظمت کيهان ژرف‌ترين 
دليل نادانی ما نيست، اما يیک از دلايل آن است«. پوپر متفکرانی را که با اندیشه های خود عملًاً در خدمت 

خودکامگان و راه گشای حکومت های جبار بوده اند، »پیامبران کاذب« مینامد )پوپر، 1385، ج1، ص15ـ17(.
پوپر واقعيت را به بخش های سه گانه تقسيم میکند و نام هر بخش را جهان میگذارد و ترتيب سه جهان 
را بر پاية قدمت آنها م‌یداند: جهان اول دربرگيرندة واقعيت های مادی است؛ جهان دوم جهان تجربه‌های مستقيم 
و ذهنی آگاهانه و غيرآگاهانه است که شامل انسان و موجودات زندة ديگر نيز که دارای تجربه هايی از اين دست 
باشند، میشود؛ اما جهان سوم، که مردم‌شناسان آن را »فرهنگ« مینامند، جهان فرآورده‌های عينی روح انسانی 
و جهان فرآورده های بخش انسانیِِ جهان دوم است. اين جهان، دربرگيرندة چيزهايی مانند علوم انسانی، کتاب‌ها، 
سمفونیها، آثار نقاشی و مجسمه سازی و درعين حال محصولاتی چون رایانه و هواپيما و ساير اشيای مادی نيز 
هست که هم‌زمان به جهان اول نیز تعلق دارند. این سه جهان در کنش متقابل با هم هستند و به‌نوعی بر يکديگر 
تأثير میگذارند. پوپر برعکس استقراگرایان که عقیده داشتند علم از مشاهده آغاز میشود، بر این عقیده بود که 
علم از مسائل آغاز میشود و به مسائل نیز خاتمه مییابد. هیچ منبع معرفتی برای پوپر معتبر نیست، جز آنچه 
در کشاکش مسئله محوری حاصل میشود. این دیدگاه پوپر به سرعت به نسبیگرایی منجر میشود. البته انکار 
منبع تجربه و مشاهده از سوی پوپر، حتی برای اموری که صرفاًً از راه تجربه اثبات پذیرند، نوعی تکلف و بیان 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  48

مطالب بدون دلیل است که به مقاومت وی در برابر حقیقت در این گونه امور منجر شده است.
او دربـارة نقـد، حـتی به خودش و فلسـفه اش، معتقد اسـت: اگر مسـئله ای کـه من تلاش میکنـم آن را از 
طريـق فرضيـة خـود توضيـح دهم، برايت جالب اسـت، میتوانی به مـن لطف بزرگی بکـنی و آن اينکه فرضية 
مـرا به طـور واقع گرايانـه و تاآنجاکـه برايـت امکان پذيـر اسـت، مـورد نقـد و سـنجش قـرار دهی و بـا آزمونی 
ادعـای مـرا ابطـال کـنی. مـن حاضرم تـو را در ابطـال فرضيه ام بـا تمام نيـرو ياری دهـم )پوپـر، 1385، ج1، 

ص15ـ17(. آنچه گذشت، دیدگاه پوپر در حوزة معرفت است.
2ـ2. معرفت انسان در اندیشة مارکوزه

اما از دید مارکوزه، وظیفة اساسی فلسفه در انتقاد از همه چیز است. از »انتقاد از همه چیز« است که معرفت 
انسان حاصل میشود. او معتقد است تفکر مابعدالطبیعه، که در گذشته قلمرو اساسی و راستین اندیشة خردگرا 
بود، اینک به صورت تفکری غیرمنطقی و غیرعلمی معرفی شده است. این طرز تلقی باعث شده است که خرد 
ما برتریجویی و استعلا را به دور افکند و در حوزة واقعیت توقف کند. علم و روش علمی موجود ذاتاًً محدود به 
عقلانی کردن و تضمین جهان زندگی موجود و مستقر است؛ زیرا نمیتواند شیوة کیفی تازه ای از دیدن، و روابط 
کمّّی تازه ای میان انسان ها و انسان و طبیعت را به تصور درآورد )مارکوزه، 1362، ص165(. مارکوزه به دنبال 

ایجاد علمی است که رهاییبخش باشد تا ایجادکنندة سلطه )مارکوزه، 1362، ص83(. 
مارکوزه معتقد است که ملت های آلمانی تحت تأثیر دین مسیحیت نخستین ملت هایی بودند که به این 
آگاهی دست یافتند که انسان به عنوان انسان آزاد است. این آزادی ذهن است که ذات انسان را میسازد. او 
میگوید که چون ما انسان های آزادی نیستیم، نمیتوانیم تصور درستی از حکومت دلخواه انسان آزاد داشته 
باشیم و جامعة سوسیالیستی به معنای ایدئال بودن همه چیز نیست؛ بلکه در چنین جامعه ای شاید انسان بتواند 

برای نخستین بار کرداری به راستی نکیو و همدردانه داشته باشد.
به عقیدة مارکوزه، دیگر نمیتوان آن‌گونه‌که در تحلیل سنتی مارکسیستی معمول بود، از رشد آگاهی اجتماعی 
به وسیلة هستی اجتماعی سخن گفت. لازم به یادآوری است که مارکوزه، هم منتقد جدی لیبرالیسم است و هم 
حتی به سوسیالیسم و مارکسیسم نقد دارد. او معتقد است که در شرایط کنونی، آگاهی به وسیلة نظام اجتماعی 
جذب میشود و از آغاز و در هسته به‌وسیلة آن شکل و رنگ م‌یگیرد. بنابراین، نتیجه دیگر انطباق و هماهنگ‌سازی 
نیست؛ بلکه تقلید است: کیگونه شدن بیواسطة فرد با جامعة خود؛ و از این راه، با جامعه چونان کی کل. 
ابعاد زندگی  بدین سان، آگاهی که به وسیلة گسترش جامعة تکنولوژکی فروبلعیده میشود، در همة پهنه ها و 
اجتماعی آشکار میشود. نتیجه آن است که نظام نیازمندیهای انسان ها دیگر در برابر شرایط و مناسبات اجتماعی، 



49بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

آن گونه که پیش از آن بود، دارای استقلال نسبی نیست؛ بلکه نظام نیازهای انسانی نیز خود چونان پاره ای و 
عاملی فعال در این جامعه، دیگرشکل میشود و به نحوی تردستانه دستکاری میگردد.

ازسو‌یدیگر، نظریة انتقادی یا به تعبیر مارکوزه »انتقاد انقلابی« از این نظام، اگر هم اصلًاً امکان داشته باشد، 
باید مفهومی کاملًاً نوین از هستی انسانی، بنیاد آن، هدف نهایی آن و همچنین خودآگاهی انسانی پدید آورد و 
گسترش دهد. هدف مارکوزه، انتقاد از جوامع پیشرفتة سرمایه داری یا صنعتی است. جامعة صنعتی نیز شامل هم 
جوامع غربی و هم جوامع سوسیالیستی است. نکتة اساسی، تأکید بر نقش محوری نقد و انتقاد مطلق است که 

موجب معرفت برای انسان در جامعة سیاسی خود میشود.
3ـ2. معرفت انسان در اندیشة سندل

به اعتقاد سندل، انسان مدرن در همة امور هستی خود در معرض تهدید است. تلقی انسان در جامعة مدرن کنونی، 
بیشتر بر معیار نفع انگاری و واقع نگری است؛ ازاین رو انسان در جامعة مدرن دچار مسخ شدگی است. عقل و 
انسان در چنین  توجیه میگردد. معرفت  اندیشة مدرنیستی و جامعة مصرف‌گرا  نیز در بستر  انسان  عقلانیت 
جامعه ای تحت تأثیر حاکمیت نفع انگارانه دچار تغییر میشود. جهت گیری انسان برای کسب معرفت انسانی، 
انتخاب روش استحصال معرفت و بررسی معرفت ایجادشده، همه بر مدار نوع نگاه به انسان شکل میگیرد. نگاه 
عادلانه ای به انسان وجود ندارد. انسان عمل گرا، در تکوین اراده و اختیار خویش نیز مقهور جامعه و خصایص 
ویژة آن در قالب جامعة آزادیخواه مادیگرا خواهد بود. هدف سیاست در جامعة سرمایه داری غرب، تضمین 

آزادی و حس انتخابگری انسان است. این هدف را لیبرالیسم در قالب دولت رفاه دنبال میکند.
سندل در نقد سوژه محوری غرب یا خودبنیادی خرد انسان، به فدا شدن فضایل انسانی همچون عدالت، ایثار 
و فداکاری در قربانگاه فردمحوری لیبرالی اشاره دارد؛ چراکه اولویت سوژه، تنها میتواند به معنای اولویت فرد 
باشد و ازاین رو ادراک را به نفع ارزش های فردگرایانه، که برای سنت لیبرالی آشنایند، تحت تأثیر قرار میدهد. 
عدالت تنها دارای اولویت به نظر میرسد؛ چون این فردگرایی نوعاًً به ادعاهایی متعارض پروبال میدهد. ازاین رو 
محدودیت های عدالت منوط به امکان پذیری گسترش آن دست فضایل جمعی چون ایثار و نکیوکاری است که 
از اضطرار تعارض ها میکاهند؛ اما اینها دقیقاًً فضایلیاند که احتمال شکوفا‌ییشان در جامعه ای استوار بر فروض 
فردگرایانه، از همه کمتر است. خلاصه، آرمان جامعه ای که اصول بیطرف و خنثی بر آن حکم میرانند، نوید 
دروغین لیبرالیسم است. لیبرالیسم ارزش های فردگرایانه را تصدیق میکند و بااین حال به بیطرفیای وانمود 

میکند که هیچ گاه نمیتوان به آن دست یافت.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  50

3. غایت انسان

معنـای زنـدگی، گمشـدة اندیشـمندان غرب معاصر اسـت که به شـدت بـه تکاپـو افتاده اند تا بـرای آن محملی 
دسـت وپا کننـد. عرفان هـای کاذب از ایـن خلأ سوءاسـتفاده کرده انـد و اهـداف فـرضی و غیرحقیـقی را معنای 

حقیقی زندگی و گمشدة انسان معاصر جلوه میدهند.
1ـ3. غایت انسان در اندیشة پوپر

از منظر پوپر، هدف و غایت انسان از زندگی اجتماعی، دستیابی به جامعه ای باز و آزاد است، نه تلاش برای 
دستیابی به بالاترین خیر جامعه. پوپر دربارة کتاب جامعة باز و دشمنانش میگوید: در این کتاب کوشیده ام نشان 
دهم که این تمدن هنوز تکانی را که در زایش بر آن وارد آمده، به تمام پشت سر نگذاشته است؛ یعنی انتقال یا 
گذر از جامعة قبیله ای یا جامعة بسته )همراه با تسلیم در برابر نیروهای جادویی و ساحرانه( به جامعة باز، که 

قوای نقادی آدمی را آزاد میکند )پوپر، 1385، ج1، ص18(. 
ما هرگز نمیتوانیم به معصومیت و زیبایی ادعایی جامعة بسته بازگردیم. رؤیای ما از بهشت، ممکن نیست 
روی زمین به حقیقت بپیوندد. به محض اینکه به عقل خویش متیک شویم و قوة نقد و سنجش خود را به کار 
گیریم، به مجرد اینکه احساس کنیم باید عهده دار مسئولیت های شخصی شویم و درعین حال مسئولیت پیشبرد 
معرفت و دانش را نیز بر دوش کشیم، دیگر نخواهیم توانست به وضعی بازگردیم که در آن بیچون وچرا در برابر 
جادوی قبیله سر بنهیم. برای کسانی که از میوة درخت معرفت بچشند، بهشت رخت برمیبندد. هیچ بازگشتی 
به وضع هماهنگ طبیعی امکان پذیر نیست. اگر بازگردیم، باید آن راه را تا انتها بپیماییم؛ باید به حیوانات رجعت 
کنیم. این مسئله ای است که باید با صراحت و شهامت با آن روبه رو شویم؛ هرچند چنین کاری نزدمان دشوار 
باشد. اگر در رؤیای بازگشت به عهد کودکی فرورویم، اگر وسوسه شویم که به دیگران تیکه کنیم و از این راه 
خوش و خوشبخت شویم، اگر از کشیدن بار مشقت شانه تهی کنیم )بار آدمیت و مروت و عقل و مسئولیت(، 
اگر هراس به دل راه دهیم و از این فشار تن بزنیم، آن گاه دست کم باید با درک روشنِِ تصمیمی که در پیش 
داریم، به خود نیرو ببخشیم. میتوانیم راه رجعت به حیوانات را در پیش گیریم؛ ولی اگر میخواهیم انسان بمانیم، 

کی راه بیشتر نیست و آن راه، ورود به جامعة باز است و بس )پوپر، 1385، ج1، ص419(.
مطابق آرای پوپر، مهندسی اجتماعی ناکجاآبادی، غیرعقلانی و غیرعلمی است. باید گام به‌گام به‌سوی جامعة 
موردنظر حرکت کرد که وی از آن با عنوان مهندسی اجتماعی تدریجی نام میبرد. به گفتة وی، مبانی فلسفة 
سیاسی افلاطون، این بزرگ ترین و تأثیرگذارترین دشمن جامعة باز، بر اساس اوتوپیانیسم و تاریخیگری استوار 
شده است که هر دوی این مبانی ویژه، دشمنان فکری جامعة باز و دموکراسی به شمار میروند. از این منظر، 



51بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

پوپر با طرح و تدوین مهندسی اجتماعی گام به گام، ضمن رد نظریه های کلینگرانه و ناکجاآبادی و اجتناب از 
پیامدها و تبعات ویرانگر و جبران ناشدنی نقشه های اتوپیایی، که خاص جوامع توتالیتر و بسته است، به سوی 
جامعه‌ای باز و دموکراتکی، که در آن امکان اصلاح و تغییر سیاست های غلط وجود دارد، سوق می‌یابد. سیاستمداری 
که مهندسی جزءبه جزء را انتخاب میکند، میداند که کمال اگر اصولًاً دستیاب باشد، بسیار دور است. بنابراین، 
نه  بزرگ ترین و عاجل‌ترین بدیهای گریبانگیر جامعه؛  با  مبارزه  برای جست‌وجو و  اختیار میکند  را  روشی 
جست وجو و مبارزه در راه بزرگ ترین خیر نهایی برای آن. تلاشی که به شیوة ناکجاآبادی صورت بگیرد و بخواهد 
با استفاده از نقشة تمام جامعه، دولتی آرمانی یا مثالی تأسیس کند، مقتضی حکومت متمرکز و نیرومند عده ای 

قلیل خواهد بود و بنابراین احتمالًاً به دکیتاتوری خواهد انجامید )پوپر، 1385، ج1، ص116(.
به نظر پوپر، حقیقت به صورت عینی وجود دارد و هدف اصلی انسان باید جست‌وجوی مستمر آن باشد. پوپر 
استنتاجِِ »باید از هست« را انکار میکند؛ چون میخواهد از دکیتاتوری و یکی شدن زور و حق جلوگیری کند. او 
میگوید: میتوان نتیجه گرفت که این‌گونه موضع تکبنی، یعنی فلسفة وحدت واقعیات و شاخص‌ها، خطرناک است؛ 
زیرا حتی در جایی که شاخص ها را با واقعیات موجود یکی نم‌یشمارند و نمیگویند که در حال حاضر زور، حق است، 

لزوماًً به جایی م‌یرسند که باید بگویند در آینده، زور و حق یکی خواهند بود )پوپر، 1385، ج2، ص1306(.
به طور کلی در اندیشة غرب، برخی از فلاسفه به دولت و ضرورت حکومت، از منظر اضطرار و ضرورت مینگرند. 
مطلوب آنها انسانی رهاشده در اجتماع است که بتواند برای کسب حداکثر منافع و دفع مضار، به بسط خود بپردازد. در این 
مسیر، وجود هر گونه مانعی که محدودکنندة قدرت انتخاب انسان باشد، در تضاد با هدف آزادی انسان تلقی م‌یشود. پوپر 
نیز اصل ضرورت حکومت را میپذیرد؛ اما به‌اعتقاد او، وجود حکومت، شرّّ ضرور است، که از آن گریزی نیست. او دولت 
را خطر دائمی م‌یداند )پوپر، 1385، ج1، ص436(. بنابراین، مطلوب ترین وجه برای پوپر آن است که حکومتی نباشد تا 
هدف آزادی انسان در جامعه محقق شود؛ اما ضرورت ها اقتضا دارد که به ناچار حکومت پذیرفته شود. حکومت مطلوب 
وی، حکومت متیک به قانون است که از‌کیسو حفاظت و حمایت از مطالبات و نیازمند‌یهای شهروندان را بر عهده دارد 

و ازسو‌یدیگر درصدد محدود کردن و متناسب ساختن قدرت آن است )شهرام‌نیا و حاج‌یزاده، 1389، ص67ـ86(.
2ـ3. غایت انسان در اندیشة مارکوزه

مارکوزه معتقد است که در کشورهای صنعتی غرب، تیکة اساسی بر بالا بردن و گسترش دادن نیروهای تولیدی، 
فراهم کردن شرایط عینی و نوین بسط تاریخی، و بالا بردن سطح زندگی مردمان بود؛ اما این کار میبایست 
در چهارچوب نظام تولید سرمایه داری انجام میگرفت. واقعیت این است که تضادهای درونی نظام سرمایه داری 
همچنان پابرجاست )شهرام‌نیا و حاج‌یزاده، 1389 ص67ـ86(. وقتی در کی جامعه فرآورده‌های بسیار در دسترس 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  52

افراد وابسته به طبقات اجتماعی گوناگون قرار گیرد، طبعاًً رسم و راه زندگی این طبقات را تبلیغات بازرگانی برای 
فروش این فرآورده ها تعیین میکند و مردم میپندارند که دسترسی به محصولات مختلف و مصرف بیشتر، 
تغییر کیفی روی خوشی نشان  برابر هر گونه  ازاین رو در شیوة زندگانی خود، در  بهترین شیوة زندگی است. 
این  اندیشه و برداشت های تکبعدی در کی جامعه گسترش مییابد. در  این شرایط است که  نمیدهند. در 
برداشت ها، بلندپروازیهای اندیشه و مقاصد عالی ـ که با روی برتافتن از واقعیت جهان کار و گفت وگو به دست 
میآید ـ به حاشیه میرود. مارکوزه معتقد است که آمرکیا جامعة بسته ای است؛ چون جامعه در کلیة شئون فردی 
و اجتماعی نفوذ یافته است. بهترین و گرامیترین نیازمندیهای بشر، آزادی است که دسترسی بدان والاترین 
خشنودیهاست؛ ولی در جامعه های بسته، این نیاز طبیعی با نیازهای دیگر پیوسته و اولویت خود را از دست داده 
است. ویژگی خواست آزادی، در مفهوم ایدئولوژکی آن است؛ ولی در جوامع امروزی به صورت نیازهای عادی و 

روزمره درآمده و آن مفهوم عالی گذشته از اذهان رخت بربسته است )مارکوزه، 1362، ص18ـ19(.
مارکوزه هدف واپسین را بررسی و تحلیل انتقادی از پدیده های معنوی و فرهنگی، یا به اصطلاح پدیده های 
روبنایی در جوامع صنعتی قرار میدهد. این هدف برای مارکوزه نیز مانند پیروان و هواداران »نظریة انتقادی«، 
سرنوشت فردی انسان و وضعیت و درگیری او با جامعه ای است که در شرایط نوین هرگونه خصلت انسانی را 
از آدمیان سلب کرده است. نتیجه ای که وی میگیرد، این است که این انحطاط نیروی نفیکنندگی، در واقع با 
و  اقتصادی، سیاسی  اثربخشی ضوابط  و  اخیر هماهنگ شده است. تمرکز روزافزون  پیشرفت تمدن صنعتی 
فرهنگی، تعارض و تخالف را در همة این زمینه ها آرام یا هماهنگ کرده و سرانجام میتوان گفت که از میان 

برداشته است. نیروی تضاد نیز به وسیلة تثبیت عامل مثبت بلعیده و جذب شده است. 
مارکوزه معتقد است که برای برآوردن نیازهای درونی و ارگانکی انسان برای حصول زیبایی واقعی باید 
تلاش کرد )مارکوزه، 1362، ص20(. مارکوزه میگوید، زندگی بشر جریان منظمی است که به سوی مقصد 
معلومی روان است. در هر جامعه، امکانات ویژه ای برای دگرگونی و بهبود شرایط زندگی وجود دارد. بنابراین، 
راه‌حل های عملی ساختن این دگرگونیها متفاوت است )مارکوزه، 1362، ص27(. صرفاًً متافیزیکی نباید نگریست؛ 
البته باید استعلایی اندیشید؛ یعنی جنبه های بالقوة رویدادهایی را که هنوز تحقق نیافته اند و توسعه هایی را که 
پذیرفته نشده اند نیز باید بررسی کرد. غایت انسان از منظر مارکوزه، بسط آگاهی و آزادی انسان است؛ اما جوامع 
سرمایه داری غرب چنان دچار انحراف از این هدف شده اند که انسان های درون این جوامع ناخودآگاه به دنبال 
اهداف مادی در سیر و تلاش اند. مارکوزه کتاب انسان تکبعدی را با این جمله پایان میدهد: نظریة انتقادی به 
جامعه، دربردارندة مفاهیمی نیست که بتواند شکاف اکنون و آیندة آن را به هم پیوند دهد؛ دارای هیچ نویدی 



53بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

نیست؛ و هیچ پیروزیای را نشان نمیدهد. منفی باقی میماند. بدین سان میخواهد به کسانی وفادار بماند که 
بیامید زندگی خود را به امتناع مطلق داده اند و میدهند.

3ـ3. غایت انسان در اندیشة سندل

سندل معتقد است که سه هدف را میتوان برای انسان سیاسی و اجتماعی تصویر کرد که البته در قالب سه 
اندیشه بروز کرده است: اول فضیلت گرایی؛ دوم بیشینه سازی رفاه؛ سوم تضمین آزادی. سندل میگوید: پایبندی 
به هر کی از این سه مبنا به سه روکیرد و مکتب منجر میشود که سه نوع تفکر را دنبال میکند و رواج میدهد. 
این مسئله یکی از پرسش های بنیادین فلسفة سیاسی است که آیا جامعة عادل به دنبال ترویج فضایل شهروندان 
خویش است یا اینکه آیا قانون باید در برابر برداشت های مختلف از مفهوم فضیلت بیطرف باشد تا شهروندان 
بتوانند آزادانه بهترین راه زندگی را انتخاب کنند )سندل، 1396، ص17(. اگر امثال افلاطون و ارسطو در غرب 
بر بنیان عدالت بر فضیلت تأکید دارند، در دنیای مدرن غرب ـ از کانت تا روالز ـ معتقدند اصول عدالتی که حقوق 
ما را تعریف میکند، نباید بر هیچ برداشت خاصی از مفهوم فضیلت یا بهترین شیوة زندگی استوار باشد. در عوض، 
جامعة عادل به آزادی هر فردی برای انتخاب آنچه خود زندگی خوب میپندارد، احترام میگذارد. این دو نوع 
برداشت از انسان برای تعریف ماهیت و هویت او، در پیوند با مسئلة عدالت است که یکی دغدغة فضیلت دارد 

و دیگری دغدغة آزادی )سندل، 1396، ص17(.
رفاه و کامیابی را مکتب فایده گرایی دنبال میکند. رسالت این مکتب این است که چگونه بیشترین سعادت 
ممکن را برای بیشترین تعداد افراد جامعه فراهم کنیم. در مقابل، طرفداران مکتب آزادی انسان قرار دارند. در واقع، 
دو اردوگاه تشیکل شده است که در یکی هواداران اقتصاد آزادند و در دیگری هواداران عدالت و انصاف. انصاف‌گرایان 
معتقدند که عدالت نیازمند سیاستی است که محرومیت های اجتماعی و اقتصادی را درمان کند و بخت منصفانة 
موفقیت را برای هر فردی فراهم آورد. مرزهای عدالت از نظر فضیلت گرایان با فضیلت و زندگی خوب محدود م‌یشود 
)سندل، 1396، ص21(. گرچه فایده گرایی و لذت جویی و فرار از رنج و درد، که توسط بنتام بیان شد، مبنای متزلزلی 

را در برابر دیدگان همه قرار م‌یداد، اما جان استوارت میل بین لذات متعالی و لذات پست تمایز قائل میشود.
نهایتاًً اینکه، اراده و اختیار آزاد انسان را اختیارگرایان، که همان لیبرال های کلاسکیاند، دنبال میکنند. 
اختیارگرایان هر گونه اصول اخلاقی را نافی اختیارگرایی افراطی خود میدانند و به همین دلیل با بازتوزیع ثروت 
خصوصی افراد در قالب اخذ مالیات برای تأمین هزینه های برابری اجتماعی به شدت مخالفت میکنند )سندل، 
1396، ص81ـ83(. فردرکی هاکی، فیلسوف سیاسی معاصر، معتقد است که هر تلاشی برای ایجاد برابری 
اقتصادی بیشتر، تحمیل‌گرایانه است و جامعة آزاد را نابود م‌یکند )سندل، 1396، ص83(. آزادی م‌یتواند همچنان 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  54

جولان دهد؛ اما کسانی مانند کانت به ارزش های اخلاقی متوسل میشوند تا آزادی چهارچوبمند شود. 
»چه چیزی ارزش و فضیلت است؟« کی سؤال اساسی پیش پای اختیارگرایان است که به آن توجهی ندارند؛ اما 
کسانی که فضیلتمندند، مجبورند برای آن پاسخی بیابند. کانت معتقد است که ارزش اخلاقیِِ کی عمل آزادانه، در 
پیامدهای آن نهفته نیست؛ بلکه در قصدی نهفته است که برای آن انجام م‌یشود. آنچه اهمیت دارد، انگیزه است. 
علت خوبی حسن نیت، تأثیرات یا دستاوردهای آن نیست؛ بلکه به خودیخود و صرف نظر از اینکه فراگیر میشود یا 
خیر، خوب است؛ حتی اگر این نیت کاملًاً از قدرت اجرای مقاصد خود بیبهره باشد؛ حتی اگر حداکثر تلاشش هم 
هیچ دستاوردی نداشته باشد و حتی اگر هنوز همچون جواهری به خاطر خودش، به عنوان چیزی که ارزش آن کاملًاً 

در خودش نهفته است، بدرخشد. تنها اقداماتی که برخاسته از انگیزة انجام تکلیف‌اند، ارزش اخلاقی دارند. 
به این ترتیب، کانت بین عقل، اخلاق و آزادی جمع میکند. خودآیینی عقل انسان به این معناست که انسان 
باید تابع قوانینی باشد که با عقل خود آنها را وضع کرده است. عقل نمیتواند مشروط به اموری باشد که خود 
وضع نکرده است. عقل ناب، مستقل از حتی تجربه، به وضع قوانین میپردازد. انسان و انسانیت، غایت و هدف 
فینفسه انسان است که مطلق است و ابزار ارادة دیگران نیست و ارزش دارد که به خاطر آن، قانون وضع شود 
)سندل، 1396، ص147ـ154(. ایدة اختیارگرایی بنتام و میل با نقد »شیءانگاری« انسان توسط کانت رد م‌یشود. 
کانت معتقد است که انسان نمیتواند با خود هر گونه که خواست، رفتار کند؛ چون کی شیء نیست؛ بلکه او 

مالک خویشتن نیست )سندل، 1396، ص171(.
در مقابل این دو رشته تفکر، ارسطو قرار دارد که هدف سیاست و اجتماع انسانی را نه صرفاًً اتحاد انسان ها، 
بلکه شهروند خوب شدن و شهروند عادل شدن میداند. پرورش فضیلت شهروندی، هدف اجتماع انسانی است. 
قوة نطق یا تکلم انسان زمانی به عنوان کی امتیاز انسان به کار گرفته میشود که اجتماع مدنی شکل بگیرد تا 
با این قوه، دربارة روا و ناروا، خیر و شر، و عدالت و بیعدالتی به گفت وگو بنشینیم. فضیلتمندی انسان امری 

است که با تمرین و عادت میتوان در شهر به آن دست یافت )سندل، 1396، ص256ـ257(.
سندل معتقد است که باید به فضیلت گرایی و خیرگرایی ارسطویی برگردیم؛ هرچند سیاست لیبرالی به شدت از 
آن گریزان است. استدلال سندل مبتنی بر اصول جامعه گرایی است؛ مکتبی که او به آن تعهد دارد. تعمق دربارة 
»خیر من« مستلزم اندیشیدن دربارة خیر جوامعی است که هویت من با آنها پیوند خورده است. پس نمیتوان به 
خیر جمعی ب‌یاعتنا بود. اصول اخلاقی و دینی، مورد اهتمام جوامع است. بدون توجه به آنها نمیتوانیم سیاست‌ورزی 
درستی داشته باشیم: سیاستی که از پایبندیهای اخلاقی چشمگیر تهی باشد، زمینه را برای ضعف زندگی مدنی 

فراهم میکند )سندل، 1396، ص314(.



55بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

سندل نگرانی لیبرال ها را از خدشه دار شدن حیات لیبرالی انسان توسط نگاه‌های اخلاقی به زندگی خوب، 
که برخلاف اصول مدنی امروزین هستند، درک میکند؛ اما معتقد است که برای پرهیز از تحمیل و نابردباری 
جوامع تکثرگرا دربارة اخلاقیات، باید در بحث های اخلاقی و معیارهای زندگی خوب، سیاست و قانون را بر پایة 
احترام متقابل قرار دهیم. توجه عمومیِِ بیشتر به اختلاف نظرهای اخلاقی میتواند مبنایی قویتر برای احترام 
متقابل ایجاد کند. به جای پرهیز از باورهای اخلاقی و دینی که شهروندان ما با خود به عرصة عمومی میآورند، 
باید با آنها برخورد مستقیم تری داشته باشیم و گاهی آنها را به چالش بکشیم و به مبارزه بخوانیم و گاهی به آنها 

گوش فرادهیم و از آنها یاد بگیریم )سندل، 1396، ص346ـ347(.

4. نقد

انسان شناسي سیاسی غرب معاصر با دو نوع نقد عام و خاص مواجه است. نقد عام، نقد انسان شناسي سیاسی 
غرب معاصر است؛ و نقد خاص، نقد انسان شناسي سیاسی هر کی از سه اندیشمند مکاتب سه گانة غرب معاصر 

است به هر دو نقد میپردازیم:
1ـ4. نقد عام

1. دربارة دوران معاصر غرب میتوان ادعا کرد که ما شاهد گذار فلاسفة غربی از فلسفة محض و کلینگر به 
فلسفه های مضاف یا فلسفه های جزئینگر هستیم. برخیها این فلسفه های جزئینگر را که ناظر به برخی از 
مسائل سیاسی و اجتماعی بشرند، تحت عنوان »نظریه های سیاسی« نام مینهند. این جزئینگری، خود کی 
نقد کلی و اساسی به غرب معاصر است. بر اساس مباحث فلسفی، آگاهی کامل انسان برای ترسیم حیات معقول، 
نیازمند بهره مندی از همة دریچه های معرفت بخش هستیم. محروم کردن خود از کی منبع و روش معرفتی، 
منجر به نقص در داده ها و محصول معرفتی میشود. حصول معرفت جامع دربارة انسان، سرشت او، میزان و 

معیار معرفت او و هدف و غایت وی، نیازمند بهره گیری از وحی و دین است.
2. کی اشکال اساسی بر اندیشه و فلسفة فیلسوفان سیاسی غرب معاصر، نادیده گرفتن دین یا کم اهمیت بودن 
دین نزد آنهاست. ایشان دین را مزاحم آزاداندیشی میدانند؛ درحالیکه دین آزادیبخش است. دین صرفاًً کارکرد 
بخشی و تکبعدی ندارد. دین صرفاًً نیاز پرستش انسان را برطرف نمیکند. دین برنامة جامع زندگی است. دلیل 
حیرتِِ نه تنها مردم، بلکه خود فیلسوفان سیاسی در همین نکته نهفته است. دین، درحالیکه به عنوان کی امر 
پرکنندة نیاز انسان به پرستش تلقی میشود، در واقع فلسفة عملی حیات انسان است. البته دینی مورد نظر است 

که همانند اسلام، همة ابعاد زندگی سیاسی و اجتماعی انسان را مدیریت کند.
3. به طور کلی، انسان شناسي غرب، یا اسير خودکمتربيني دوران سياه قرون وسطي است یا خودبزرگ بيني دوران 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  56

مدرن یا پوچي و نيست انگاري دوران پسامدرن. هيچ گاه نقطة اعتدال رعايت نشده است. انسان غربي خود را 
فراموش کرده است؛ بنابراين خدا را هم نه تنها فراموش، بلکه کشته است. اين همه سردرگمي و حيرت، نتيجة 

خودفراموشي و خداگريزي است.
پایه‌ریزی م‌یشوند.  انسان  از  بر اساس تصوری  4. معمولًاً فلسفه های سیاسی و کلان نظریه های سیاسی، 
کلان نظریه های سیاسی دوران مدرن که در قالب قرائت های مختلف از لیبرالیسم متبلورند، به انسان به عنوان 
»فرد صاحب حقوق« مینگرند و در نتیجه، نظام سیاسی مطلوب و توصیه های هنجاری حوزة سیاست در قبال 
بهینه سازی زندگی اجتماعی و ارتقای کیفی جامعة سیاسی، بر محور تسهیل احقاق حقوق فرد و به‌حداکثر رساندن 

بهره مندی از حقوق مدنی و آزادیهای فردی و حق مالیکت شکل میگیرد )واعظی، 1389 ص7ـ12(.
2ـ4. نقد خاص

1ـ2ـ4. نقد انسان شناسی سیاسی پوپر

پوپر روکیرد جدلی، سیاسی و ژورنالیستی به فلسفه و فیلسوفان داشته و در قضاوت دربارة فیلسوفان بزرگ تاریخ، 
مبادی فکری آنها را در نظر نگرفته و مقاصد آنها را تحریف کرده است. او به ناسزاگویی و حمله به شخصیت 
فیلسوفان بزرگ میپردازد و معتقد است که در نقد فلاسفه میتوان شخصیت آنها را نادیده گرفت. پوپر فیلسوف 
بزرگی نبود و میانه ای با دین نداشت و به اذعان خودش، اساساًً با هر انقلابی مخالف بود. پوپر با داعیة دفاع از 
عقل و استدلال، بیشتر به جدل و مغالطه پرداخته است و فی‎المثل در باب اقوال و آرا و عقاید، به اعتبار نتایجی 
که از آنها حاصل میشود، حکم کرده است. پوپر با اینکه مدعی دفاع از آزادی و تحمل مخالف بود، خودش 

ظرفیت تحمل آرای فلاسفة مخالف را نداشت. 
نقد خاص به انسان شناسي سیاسی پوپر این است که پوپر تعهدی صریح به لیبرال دموکراسی غربی دارد و 
دلباختة آن است و ازاین رو بر خود لازم میبیند که از آن دفاع کند. چنین دیدگاهی نمیتواند در برابر مباحث 
فلسفی پیرامون انسان، منصفانه و بیطرف باشد. وی همواره در مباحث نظری خود، سوگیرانه و جهت دار بحث 
میکند و بحث علمی راستین شکل نمیگیرد. ویژگی این دسته از متفکران ـ که پوپر را نمایندة آنها میدانیم ـ 
این است که به شدت دچار جزمیت و دگم اندیشی در صحت و اتقان برداشت خود از انسان سیاسی بر اساس 
مکتب لیبرالیسم هستند. ایشان این نوع برداشت از ماهیت انسان را ترویج میکنند و سایر برداشت ها را منکرند 

و در تضاد با انسان شناسي درست و معیار میدانند. 
عقل گرایی افراطی و آزادیگرایی افراطی و عدم بنیان اندیشة پوپر بر پایه های درست فلسفی، جدیترین نقدها 
به اندیشه و فلسفة اوست. ابطال گرایی او منجر به نسبیگرایی و انکار تکلف آمیز روش اثباتی، حتی در مورد اموری 



57بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

میشود که با تجربه و مشاهده اثبات پذیرند. این مهم منجر به نفی و نقصان معرفت انسانی میشود که به‌دلیل 
حاکمیت آزادیگرایی در وی، اولویت معرفت شناختی انسان هم دچار تحریف میگردد؛ هرچند ادعا شده است که 
مباحث فکری و مناقشات نقادانة پوپر در حوزة اندیشه های سیاسی و دموکراسی، هماهنگ با مفروضات فلسفی 
اوست. به عبارتی، وی نظریة دموکراسی خود را بر مبانی و انگاره های ابطال پذیری، عقلانیت انتقادی، سودنگری 

منفی و مهندسی اجتماعی گام به گام استوار ساخته است )شهرام‌نیا و حاج‌یزاده، 1389، ص67ـ86(. 
رابطة دین و لیبرالیسم، الگویی در غرب است که دین را کاملًاً در خلوت انسان معنا میکند. دین راه به 
عرصة اجتماعی ندارد؛ یا به دلیل وجود تفاوت قرائت هایی که به تساهل یا رواداری همة قرائت ها منجر میشود 
با عقل، علم و پیشرفت داشته اند؛  اربابان کلیسا و حاکمان دینی  از برخورد  یا به دلیل سابقة ناخوشایندی که 
درحالیکه از منظر اندیشمندان اسلامی، از جمله فارابی، حیکمی که با یقین به کشف حقیقت دست یافته است، 
میتواند در قالب قانون گذار به ترویج ملت یا دین بپردازد و در انطباق کامل با برهان های فلسفیاش دست به 
با زبان شریعت بزند. پوپر وجود حکومت و دولت را به عنوان شر ضرور میپذیرد؛ ولی  ارائة آموزه های دینی 
مطلوب ترین وجه برای وی آن است که حکومتی نباشد تا هدف آزادی انسان در جامعه محقق شود؛ اما ضرورت‌ها 
اقتضا دارد که به ناچار حکومت پذیرفته شود. جامعة مطلوب آن است که حاوی حکومت راهبر باشد. ازاین رو 
دولت در اندیشة اسلامی، هادی است؛ نه اینکه بر اساس خودخواهی حکمرانان قضاوت شود. دولت، هدایتگر 

انسان به سوی کمال نهایی و شکوفایی ذاتی انسان است.

2ـ2ـ4. نقد انسان شناسی سیاسی مارکوزه

بنا به دیدگاه نئومارکسیستی مارکوزه، سرشت انسان را »کار« او میسازد. باید عقل انسان را شکوفا کرد و به او 
آگاهی داد. بااین حال، هدف انسان در اندیشة مارکوزه بسیار مبهم و دارای تناقض تعریف شده است. رهایی به‌عنوان 
هدف انسان تعریف میشود که در کنار اهدافی مانند صلح، عدالت و رفتار مناسب با طبیعت طرح م‌یگردد؛ درحال‌یکه 
هدف نهایی انسان در جهان مادی و زندگی ابدی، رسیدن به سعادت نهایی است. مارکوزه درد را در جوامع صنعتی 

شناخته است؛ اما درمان را از همان خاستگاه ها و منشأ هایی میطلبد که درد از آنها ناشی شده است. 
وی معتقـد اسـت کـه باید از طریق فنـاوری تولید به درمـان درد جوامع صنعتی و سـرمایه داری غرب اقدام 
کنیـم. مارکـوزه معتقد اسـت که نباید آزادی فردی و خودمختاری انسـان سـرکوب شـود؛ هرچنـد وجود آزادی 
انسـان را در سراسـر تاریـخ بشـر انـکار میکنـد؛ چراکـه معتقـد اسـت انسـان ابـزار تولیـد شـده اسـت. جوامع 
سـرمایه داری از یـک درد عمیـق دیگـر نیز به شـدت رنـج میبرنـد و آن اینکه انسـان مدرن به خود واگذاشـته 
شـده و در عرصه هـای مختلـف سیـاسی، فرهنـگی و اقتصادی با نوعی ولنـگاری مواجه اسـت. دولت ها هرچند 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  58

در تلاش انـد کـه نقـش یـک رهبـر را ایفـا کنند، امـا فقدان رهبـری بـرای هدایـت جنبش هایی کـه جامعه را 
به نابودی و تکبعدی شدن کشانده است، به شدت محسوس است. 

کی اشکال اساسی به اندیشة مارکوزه آن است که عقلانیت را برای انسان نیرویی م‌یداند که میتواند او را به 
رهایی و شکوفایی واقعی و حقیق‌یای که انسان در خور آن است، برساند. تعریف مارکوزه از عقلانیت، واکنشی است 
به آنچه در مدرنیته رایج شده است، که البته دقیق نیست؛ درحالیکه انسان با نیروی عقل خویش میتواند خود را 
تحقق بخشد. البته برخورداری هر طبقه از انسان ها و حتی هر کی از انسان ها میتواند متفاوت با دیگری باشد؛ اما 
اصل و اساس برخورداری از عقل، که موهبتی الهی و پیامبری درونی است، انکارناشدنی است. معنا و هدف زندگی 
در اندیشة مارکوزه مبهم است و نهایتاًً در قالب نقد و انتقاد و نفی مطلق بروز مییابد. آیا ایده‌ای برای بعد از انکار 

انسان شناسي تکساحتی غرب معاصر وجود دارد یا نه؟ مارکوزه برای این پرسش پاسخی ندارد.

3ـ2ـ4. نقد انسان شناسی سیاسی سندل

فضیلت گرایی سندل، همانند م‌کاینتایر، بیشتر صبغة ارسطویی دارد و برای درمان درد مزمن انسان مدرن طراحی 
شده است؛ اما این درمان، مقطعی و در حد مسکن موقت است. فضیلت گرایی باید افلاطونی باشد که اصیل 
است. اعتقاد ارسطو به خیرات متعدد و به تبع آن، فضایل متعدد، که به سرعت از نسبیگرایی سر درمیآورد، در 

مقابل فضیلت گرایی افلاطونی قرار دارد که به خیر واحد و سعادت همة افراد جامعه میاندیشد. 
سندل از جامعه گرایانی است که درد و اشکال اساسی غرب مصرف گرای عدالت گریز را درست تشخیص 
داده است؛ اما مفهوم خیر از منظر سندل دارای تعریف درستی نیست. جدیترین نقد به اندیشة سندل را میتوان 
در ارائة تصویری ناقص از انسان توسط او دانست که هدف خلقت انسان صرفاًً فضیلت گرایی محض نیست؛ 
گواینکه انسان فضایل اجتماعی را هم در بستر اجتماع محقق کرده باشد؛ بلکه نیازمند آن است که بر اساس 

کی انسان شناسي درست به هدفی فراتر از زندگی فردی و حتی اجتماعی خود دست یابد. 
سـندل بـه بحـث فرهنگ بسیـار اهمیت میدهد و معتقد اسـت که هر جامعـه ای میتواند و باید بر اسـاس 
فرهنـگ و منابـع فرهنـگی خـود عمل کنـد. اگر فرهنگ یـک جامعـه دین محور اسـت، باید منابع دیـنی منبع 
تنظیـم مناسـبات سیـاسی و اجتماعی و تعریف از خیر در جامعه باشـد؛ اما این تأکید او بیشـتر به نسـبیت گرایی 
ختـم میشـود؛ چراکـه بسـته بـه علایـق مـردم هر جامعـه بایـد اقدام کـرد. اگـر جامعـه ای فرهنگی یـا دینی 
اسـت، بایـد بـر اسـاس همـان معیار عمـل کرد؛ امـا آیا دیـن میتوانـد مرجعیت عام بـرای همة جوامع داشـته 
باشـد؟ ایـن مهم در اندیشـة سـندل مفقود اسـت. تقـدم، اولویـت و برتری دادن بـه دین، مورد تصریح سـندل 
قـرار نگرفتـه اسـت؛ چـون وی همچنـان تحـت تأثیـر جامعـة مـدرن و الگـوی لیبرالیسـم اصلاح شـدة مکتب 



59بررسی و نقد انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر

جماعت گـرایی اسـت. دیـن در حـوزة شـخصی تعریف میشـود و به میل اکثریت بسـتگی دارد. دیـن مرجعیت 
تام برای همة امور ندارد. این نگاه نسبیگرایانة سندل به دین موجب میشود که اندیشة او ابتر بماند.

نتیجه گیری

درحالیکه پوپر تمام هویت انسان را در آزادی او در جامعة باز و واقعی م‌یدانست و معرفت انسان را در ابطال‌گرایی 
روبه تزاید میدید و آرمان گرایی را نکوهش میکرد، مارکوزه به مسخ شدن هویت انسان توسط سرمایه داری و 
جامعة مدرن معترض بود و رشد آگاهی انسان از خود و جامعه را در نفی مطلق تصویرسازی جامعة مدرن از 
انسان میدانست و هدف مشخصی خارج از افق مادیگرایی پسامدرن تصویر نمیکرد؛ در مقابل، سندل هویت 
انسان را در فضیلتمندی و پیجویی عدالت میداند؛ هرچند اصول فضیلت گرایی را به تناسب جوامع گوناگون، 
نسبی قلمداد میکند و جامعة آرمانی و هدف مشخصی را برای جامعه، به جز احترام به روحیة ایثار و فداکاری 

به عنوان امور مشترک انسانی، تصویر نمیکند.
انسان شناسی سیاسی مکاتب غرب معاصر، از زوایای متعددی مورد نقد است: فقدان نگاه کلینگر به انسان؛ 
تأکید بر مادیت و تکبعدی دانستن سرشت انسان؛ اعتباربخشی به غایات ظنی به جای اهداف یقینی در باب 
انسان؛ فایده محوری، فضیلت گریزی و اختیارگرایی افراطی؛ فقدان رهبری شایسته برای حیات سیاسی انسان؛ 

نادیده انگاری اصل توحید در آفرینش انسان؛ و در نهایت، هرج ومرج اندیشه ای در باب انسان.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  60

منابع
پوپر، کارل )1385(. جامعة باز و دشمنان آن. ترجمة امیرجلال الدین اعلم. تهران: نیلوفر.

سندل، ماکیل )1394(. لیبرالیسم و محدودیت های عدالت. ترجمة حسن افشار. تهران: مرکز.
سندل، ماکیل )1396(. عدالت: چه باید کرد؟ ترجمة افشین خاکباز. تهران: نو.

شجاعیان، محمد )1396(. ماهیت انسان و نظریة سیاسی. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
شهرام‌نیا، امیرمسعود و حاج‌یزاده، جلال )1389(. تبیین مبانی دموکراسی در اندیشه های فلسفی کارل پوپر. غرب‌شناسی بنیادی، 

1)1(، 67ـ86.
مارکوزه، هربرت )1362(. انسان تکساحتی. ترجمة محسن مؤيدي. تهران: اميرکبير.

واعظي، احمد )1389(. سرمقاله. علوم سياسي، 13)49(، 7ـ12.
واعظي، احمد )1395(. درآمدی بر فلسفة سیاسی اسلامی. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.


