
Abstract
Truth, meaning what ought to be, and reality, meaning what is, are two 
bases for the formation of foreign policy actions. Determining authenticity 
and establishing a specific relationship between them has always been 
a fundamental concern for policymakers. Using a descriptive-analytical 
method, this research seeks to answer the fundamental question: Do 
historical data confirm the existence of a challenge in balancing truth 
and reality in the foreign policy of modern states? And if the answer 
is affirmative, how does the Islamic Republic of Iran, as a value-based 
political system, formulate its foreign policy in relation to these two 
influential components? The research findings indicate that achieving 
a desirable balance between truth and reality, from ancient times to the 
present, has always been a fundamental challenge in the theoretical and 
practical realm of foreign policy. Considering its nature and foundational 
principles, the Islamic Republic of Iran adopts a right-oriented strategy 
in the realm of foreign policy; however, by pursuing truths within the 
context of reality and considering its exigencies, it formulates its foreign 
policy based on the theoretical and practical coherence of truth and reality.

Keywords: truth, reality, foreign policy, modern state, Islamic Republic of Iran

Hadi Shojaee       / Assistant Professor of Political Science, Imam Khomeini Educational and 
Research Institute.                                                                                 �   shojaei@iki.ac.ir

Position, Role, and Challenges of Non-Governmental Organizations
 in Supporting Public Rights

Received: 2024/07/26 - Accepted: 2024/10/20

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.5.2

10.22034/siyasi.2024.5001170

2025, Vol. 16, No. 2, 81-102Ma'rifat-e Sīasī



سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص81ـ102

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.5.2

10.22034/siyasi.2024.5001170

چکيده
حقیقت به معنای آنچه باید باشد و واقعیت به معنای آنچه هست، دو بستر شکل گیری کنش های 
سیاست خارجی هستند که تعیین اصالت و تنظیم نسبت مشخص میان آن دو همواره از دغدغه های 
از روش توصیفی ـ  با استفاده  اساسی سیاست گذاران و سیاست ورزان بوده است. پژوهش حاضر 
تحلیلی به دنبال پاسخ به این سؤال اساسی است که آیا داده های تاریخی، وجود چالش نسبت سنجی 
میان حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت های مدرن را تأیید میکند؟ و در صورت مثبت 
بودن پاسخ، جمهوری اسلامی ایران به عنوان کی نظام سیاسی ارزشی، سیاست خارجی خود را در 
نسبت با این دو مؤلفة تأثیرگذار چگونه صورت بندی میکند؟ یافته های پژوهش گواهی میدهد که 
نسبت سنجی مطلوب حقیقت و واقعیت از دوران باستان تا کنون، همواره به عنوان چالشی اساسی در 
حوزة نظری و عملی سیاست خارجی مطرح بوده است. جمهوری اسلامی ایران با توجه به ماهیت 
و مبانی بنیادین خود، راهبرد حق گرایی را در حوزة سیاست خارجی مبنای عمل قرار میدهد؛ اما با 
پیگیری حقایق در بستر واقعیت و توجه به اقتضائات آن، سیاست خارجی خود را بر مبنای انسجام 

نظری و عملی حقیقت و واقعیت صورت بندی میکند.

کليدواژه ها:حقیقت، واقعیت، سیاست خارجی، دولت مدرن، جمهوری اسلامی ایران.

دريافت: 1403/05/05 - پذيرش: 1403/07/29

چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 
)مطالعة موردی جمهوری اسلامی ایران(

shojaei@iki.ac.ir هادي شجاعي                                / استاديار گروه علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟�



83چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

مقدمه

حکمرانی سیاست خارجی به‌دلیل برخورداری از تزاحمات نظری و عملی گستردة ناشی از تراکم ذینفعان متعدد، 
همواره با چالش هایی روبه‌روست که در حکمرانی سیاست داخلی کمتر مشاهده میشوند. چالش حقیقت و واقعیت 
یکی از مهم ترین مسائلی است که بخش زیادی از نظام های سیاسی و به طور ویژه نظام های ایدئولوژکی را درگیر 
کرده، سازواری میان این دو مؤلفه را به یکی از مهم ترین دغدغه های کارگزاران سیاست خارجی تبدیل میکند. 
سیاست خارجی در امتداد شرایط داخلی کشور تعریف میشود و ازاین‌رو آن را گسترش خارجی امیدها، رؤیاها و 
ترس های کی ملت قلمداد میکنند؛ به این معنا که دستگاه سیاست خارجی هر دولت وظیفه دارد که امیدهای ملت 
را بارور سازد؛ رؤیاهای آن را تحقق بخشد و درنهایت، پاسخی درخور به ترس‌های آن ارائه کند. فراتر از امیدها و 
ترس های داخلی، محققین سیاست خارجی بر عنصر دیگری تمرکز میکنند که ایدة دولت دربارة جهان و نگاه ارزشی 
آن به محیط پیرامون‌یاش را روایت میکند و کلیت سیاست خارجی دولتِِ موردنظر، در جهت تحقق آن سازمان‌دهی 
میشود )Mayall, 2019(. این عنصر باارزش که میتوان آن را حقیقت نام نهاد، صرفاًً به عنوان جزئی معمولی از 
سیاست خارجی در کنار دیگر اجزا در نظر گرفته نمیشود؛ بلکه مهم ترین رکن هویتی است که سیاست خارجی 

.)Kaplan, 2019, p.xxi( حول آن شکل م‌یگیرد و بر مدارش حرکت میکند
اساساًً یکی از اهداف اصلی اندیشمندان در هر زمینه ای از تحقیق، از جامعه شناسی و روان شناسی گرفته تا 
فلسفه و تاریخ و زیباییشناسی و ازجمله سیاست خارجی، کشف حقیقت و هدایت رفتار بر مدار آن است؛ حقایقی 
که یا از نظر اجتماعی پذیرفتنیاند یا به علایق خاصی مربوط میشوند و در هر صورت، کنش های خارجی در 
جهت آنها و برای تضمین و تحقق آنها انجام میگیرند. در کنار این عنصر انکارناشدنی، وفاداری به واقعیت ها 
نیز به عنوان کی خواستِِ تغییرناپذیر جمعی، همواره متوجه سیاست گذاران و مجریان سیاست خارجی بوده است 
و ایشان از طرف افکار عمومی داخلی و همچنین ذینفعان خارجی، جهت در نظر داشتن واقعیت های محیطی 
و مدیریتی تحت فشار قرار دارند )Horwich, 2010, p.1(. چالش حقیقت و واقعیت، به لحاظ نظری و عملی، 
در سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران در بیش از چهار دهة گذشته نمود داشته و مباحث گوناگونی را میان 
محققین این حوزه و سیاست گذاران و مجریان به وجود آورده است. میتوان با قاطعیت اذعان کرد که معماي 
آرمان هاي مذهبي ـ واقعيت هاي سكولار، یکی از چالش های اساس‌یای است که سیاست‌ورزی جمهوری اسلامی 
در سیاست بین الملل معاصر را به شدت تحت تأثیر قرار میدهد )حاجییوسفی، 1387، ص68(. علامه طباطبائی 
ستیز میان منطق حقیقت و واقعیت در هدایت کنش های سیاسی را به خوبی تبیین کرده است. از دیدگاه وی، 
به طور کلی برای جهت دهی به رفتارهای اجتماعی بازیگران دولتی و غیردولتی دو منطق بنیادین وجود دارد که 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  84

یکی بر دنبال کردن و تلاش برای تحقق حقیقت تأکید دارد و حقایق را سرلوحة رفتارهای آدمی قلمداد میکند 
و دیگری فراتر از واقعیت های موجود، برای عنصر دیگری ارزش قائل نیست و بر این باور است که کنشگری 
باید در بستر منافع و در امتداد آنها انجام شود )طباطبائی، 1374، ج5، ص262(. با در نظر گرفتن این دو منطق، 
باید به این سؤال اساسی پاسخ داد که آیا دولت مدرن نیز با توجه به مختصات ویژة آن نسبت به حکومت های 
گذشته گرفتار چالش حقیقت و واقعیت است؟ افزون برآن، صورت بندی سیاست خارجی در نظام ارزشی جمهوری 

اسلامی ایران در چالش میان این دو مؤلفه، به چه شکلی انجام میشود؟
پژوهش های انجام شده در موضوع تحقیق را میتوان به صورت ذیل دسته بندی کرد:

1. برخی آثار به بررسی سیاست خارجی نظام اسلامی اختصاص دارند و رابطة بُعُد ارزشی و ایدئولوژکی نظام 
اسلامی و بُعُد ملی آن را بررسی میکنند: مانند کتاب توافق و تزاحم منافع ملي و مصالح اسلامي، اثر هادی 
نخعی؛ مسئوليت هاي فراملي در سياست خارجي دولت اسلامي، اثر صادق حقيقت؛ و منافع انسانی؛ الگوی منافع 
دولت اسلامی در سیاست خارجی، اثر هادی شجاعی. این آثار با مفروض قرار دادن وجود دوگانه ای به نام منافع 
ملی و مصالح اسلامی، همة همت خود را مصروف آشتی دادن میان این دو عنصر در سیاست خارجی کرده اند. 
بنابراین تمرکز مشخصی روی مسئلة نسبت حقیقت و واقعیت در حوزة سیاست خارجی ندارند و صرفاًً از مجموعه 

مباحث آنها میتوان برای تبیین برخی از ابعاد بحث بهره برد.
2. برخی آثار به صورت متمرکزتری به بررسی جایگاه ارزش ها و بایدها در سیاست خارجی پرداخته اند. گزارشی 
با عنوان »Values on the retreat? The role of values in the EU’s external policies« در ادارة کل 
سیاست های خارجی اتحادیة اروپا و توسط ماریو دیمن نگاشته شده و به دنبال آن است که نشان دهد: آیا اهمیت 
ارزش ها در سیاست خارجی اتحادیة اروپا رو به کاهش است؟ و اگر چنین است، اتحادیة اروپا چگونه میتواند به 
این روند واکنش نشان دهد؟ مقالة »نقش ارزش ها در سیاست خارجی«، اثر رابرت کاپلان، و همچنین مقالة 
»تأملاتی پیرامون ارزش ها در سیاست خارجی غرب از نظم جهانی لیبرال تا ارزش های متضاد« که در کتاب 
Values in Foreign Policy Investigating Ideals and Interests، نوشتة جیمز مایال و همکارانش، منتشر 
شده است، جایگاه ارزش ها در سیاست خارجی برخی دولت ها مانند امرکیا، روسیه، چین و... را به اختصار بررسی 
میکنند. با توجه به آنچه گفته شد، در میان آثار موجود، منبعی که به طور مشخص به دنبال بررسی رابطة حقیقت 

و واقعیت در سیاست خارجی دولت های مدرن و به ویژه جمهوری اسلامی ایران باشد، مشاهده نمیشود.
روش مورد استفاده در این پژوهش، توصیفی ـ تحلیلی است. روش توصیفی برای توصیف عینی و کیفی محتوای 
گزاره های علمی به صورت نظام‌دار استفاده میشود. روش تحلیل محتوا نیز برای تجزیه و تحلیل عینی و منظم 



85چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

داده های مرتبط با سیاست خارجی دولت ها به کار رفته و از طریق آن، ردپای کاربست واقعیت و حقیقت در کنش 
سیاسی دولت ها دنبال شده است. پژوهش حاضر از سه بخش تشیکل شده است: ابتدا مفهوم حقیقت و واقعیت مورد 
واکاوی قرار م‌یگیرد؛ سپس چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن بررسی میگردد؛ درنهایت، 
جایگاه واقعیت و حقیقت در سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران به لحاظ نظری و عملی تجزیه و تحلیل م‌یشود

1. درآمدی بر مفهوم حقیقت و واقعیت

حقیقت در لغت از ریشة »حق« گرفته شده است. راغب اصفهانی در مفردات، حق را به معنای مطابقت، يكسانى، 
هماهنگى و درستى تعریف میکند و برای تقریب به ذهن، مطابقت پاية درب با پاشنة خود را مثال م‌یزند )راغب 
اصفهانی، 1412ق، ص246(. به نظر م‌یرسد ریشة »حق«، به معنای ثبوت همراه با مطابقت با واقعیت باشد و قید 
مطابقت با واقع نیز در مفهوم همة مصادیق حق اخذ شده و از این جهت غیرقابل انفکاک است )مصطفوی، 1375، 
ج2، ص‌262(. بنابراین وقتی در لغت دربارة »حقیقت« بحث میشود، مقصودْْ وضعیت، حالت یا کنشی است که هم 
دارای ثبوت و استقرار است و هم با واقع مطابقت دارد. واقعیت نیز در لغت از ریشة »وقع« گرفته شده است که 
به لحاظ اصل معنایی خود بر نزول و تثبت دلالت میکند. در این صورت، مراد از واقعیت، مطلق آن چیزی است که 

در خارج ظاهر میشود و در عینیت بیرونی مستقر میگردد )مصطفوی، 1375، ج13، ص179ـ‌180(.
معنای اصطلاحی حقیقت و واقعیت در این پژوهش، برگرفته از روکیرد مفهوم شناخت‌یای است که آیت‌الله 
بهشتی و آیت‌الله خامنه‌ای  در تعریف این دو مفهوم مبنا قرار م‌یدهند. از دیدگاه شهید بهشتی، واقعيت عبارت 
است از آنچه هست و حقيقت عبارت است از آنچه بايد باشد )بهشتی، 1392، ص43(. آیت‌الله خامنه‌ای  نیز همین 
تعریف را از حقیقت و واقعیت ارائه میکند؛ ولی در ادامه تأکید میکند که در بینش اسلامی فرقی بین حق و واقع 
نیست؛ به این معنا که آنچه در واقعیت و متن حقیقی عالم وجود دارد، همان حقیقت است؛ ولی در تعبیرات عرفی، 
حق به چیزی اطلاق میشود که باید باشد و واقع ناظر به چیزی است که اکنون وجود دارد، که البته گاهی منطبق 
با آن حق است و گاهی هم منطبق نیست )خامنه‌ای، 1370/08/15(. البته وی تأکید میکند که با توجه به تعریف 
حقیقت به آنچه باید باشد و تعریف واقعیت به آنچه هست، این سؤال اساسی مطرح میشود که حقیقت و واقعیت 
چه نسبتى با هم دارند؟ آيا هر واقعيتى حقيقت است‌؟ و آيا هر حقيقتى واقعيت پيدا مكىند؟ شهید بهشتی در پاسخ 
به این سؤال معتقد است: برخى از واقعيت ها حقیقت‌اند؛ مانند نظام سیاسی عادلانه که وقتى به‌وجود مىآيد، هم 
واقعيت است و هم حق است؛ یعنی هم وجود خارجی دارد و هم همان طور است که باید باشد. برخى از واقعيت ها 
نیز حقيقت نيستند؛ بلكه باطل‌اند؛ مانند ظلم به دیگران که يك واقعيت است؛ یعنی در خارج انجام شده، ولی 
حقیقت نیست؛ به این معنا که عمل انجام شده، آن گونه که باید میبود )توأم با عدالت(، نیست. با این وصف، آيا 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  86

مىتوان گفت که برخى از آنچه حقيقت است، واقعيت نيست‌؟ يعنى چيزى حق باشد، ولى واقعيت نباشد؟ شهید 
بهشتی به این سؤال پاسخ مثبت م‌یدهد؛ زیرا م‌یتوان آرمان ها و ایدئال هایی را كه بشر به‌عنوان حقيقت م‌ىپرستد 

و دنبال مكىند، برشمرد که هنوز در خارج تحقق نیافته‌اند )بهشتی، 1392، ص43ـ47(.
در جمع بندی مفهوم شناسی حقیقت و واقعیت باید به این نکته توجه کرد که حقیقت به معنای آنچه باید باشد را 
میتوان در دو سطح مُُتدانی و متعالی مطرح کرد. سطح متدانی ناظر به خواست ها و اولویت هایی است که بشر 
به لحاظ جنبة طبیعی خود به‌دنبال دستیابی به آنهاست و بدین ترتیب، با توجه به تعریف عامی که از حقیقت ارائه 
شد، میتواند مصداقی برای حقیقت قرار گیرد. حقیقت در سطح متعالی ناظر به آرمان ها و ایدئال هایی است که از 
سنخ ارزش های الهی یا بشر‌یاند و در ارادة الهی، فطرت مشترک بشری یا حتی در تاریخ و فرهنگ ملت ها ریشه 
دارند. مقصود از حقیقت در این پژوهش، این گونه حقایق متعالی است که البته خود دارای مراتب‌‌اند و چنان که بیان 
شد، مجموعه‌ای از ارزش های الهی تا اصول عام اخلاقی بشر و همچنین اصول اخلاقی ملت ها را شامل میشوند

2. چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن

پیدایش دولت مدرن یکی از پیامدهای اصلی مدرنیته در چند سدة اخیر است. دولت مدرن دستگاه و سازمانی 
سیاسی است که چند مؤلفة اساسی دارد: نهادهایش به رغم تغییر حاکمان، تداوم دارد؛ نظم عمومی کیپارچه و 
متمرکزی در سرزمینی که در آن، دولت منبع نهایی اقتدار سیاسی و مدعی انحصاری به کارگیری اجبار مشروع 
است، به وجود میآورد؛ خواهان وفاداری اعضا و ساکنان سرزمینش است؛ دارای حاکمیت مستقیم است و بدون 
واسطه و از طریق دستگاه بروکراسی با تمامی ابعاد زندگی اتباع خود ارتباط مییابد؛ منابع اقتصادی برای انجام 
کارویژه های دولت نیز برخلاف دولت‌های پیشامدرن که از طریق خراج و معمولًاً با استفاده از زور به‌دست م‌یآمد، 

 .)Pierson, 1996, p.35( از طریق بروکراسی به صورت مستقیم از شهروندان در قالب مالیات گرفته میشود
از دولت مدرن در این  به رغم تفاوتی که برخی محققین میان دولت مدرن و دولت ملی قائل اند، منظور 
پژوهش، مفهوم عامی است که هر دو الگو را دربرمیگیرد؛ یعنی دولتی که نه تنها بیانگر مؤلفه های یادشده است، 
بلکه نهادی جوشیده از ملت و حاکی از وجود نگرش ها، ارزش ها، شیوه ها و رفتارهای خاصی است که بر خواست 
بُعُد خاستگاه  این منظر، اساسیترین مفروض دولت مدرن آن است که هم در  از  ارادة مردم استوار است.  و 
اجتماعیِِ حاکمیت و هم در بُعُد مشروعیت فرایندهای تصمیم گیری و تدبیرهای اجرایی، بر خواست و ارادة ملت 
بنا نهاده شده است. در این نگاه است که مفاهیم بنیادینی همچون منافع ملی، حاکمیت ملی، امنیت ملی و قدرت 
ملی معنا مییابند )عبدخدایی، 1398، ص366ـ372(. بر این اساس، وقتی از سیاست خارجی به عنوان برنامه ها، 
اهداف و كنش هاي يك كشور در قبال ساير بازيگران و محيط بين المللي سخن به میان میآید، درواقع بیان 



87چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

منافع ملتی که  آرمان ها و  برای تحقق  قالب سیاست خارجی خود، مکلف است  میشود که دولت مدرن در 
نمایندگی آنها را در روابط با دیگر واحدها بر عهده دارد، بکوشد و مسائل دیگر ملت ها و همچنین جامعة جهانی، 

تاجاییکه منافع آنها را به طور مستقیم تحت تأثیر قرار ندهد، جزء تکالیف اصلی دولت به شمار نمیروند. 
سؤال اساس‌یای که در اینجا مطرح میشود، این است که آیا دولت مدرن با توجه به ویژگ‌یهای ملی و سرزمینی 
آن، تنها باید با توجه به واقعیت های موجود، برای تحقق حداکثری منافع ملی خود اقدام کند؟ یا فراتر از آن، م‌یتواند 
بخشی از همت خویش را مصروف تحقق بایدها و حقایقی کند که در ارزش های ملی یا دینی آن جامعه ریشه دارد 
یا تحقق آنها فضای زیست بین‌المللی را به صورت نسبی بهبود میبخشد؟ سؤال را بدین شکل نیز میتوان مطرح 
کرد: آیا کنشگری تجدیدنظرطلبانة مبتنی بر بایدها در سیاست بین‌الملل، با ماهیت دولت مدرن همخوانی دارد؟ و 
در صورت مثبت بودن پاسخ، قضاوت تاریخ روابط بین‌الملل دراین‌باره چیست؟ این سؤالات ناظر به مسئله‌ای تاریخی 
و نظری است که کنکاش دربارة آن مشخص م‌یکند که سیاست خارجی در چهارچوب هست‌ها و واقعیت‌ها محدود 
میشود یا میتواند فراتر از آن به وادی بایدها نیز تعمیم یابد؛ اعم از بایدهایی که به ارزش های ملی و تاریخی ملت 
برمیگردد و فراتر از منافع مادی و عینی آن است یا بایدهایی که در ارزش های دینی و ایدئولوژکی جامعه ریشه 
دارد؟ در ادامه، ابتدا این چالش در عرصة نظری سیاست خارجی بررسی میگردد و سپس به لحاظ تاریخی، چالش 

یادشده از منظر تاریخ روابط خارجی دولت های مدرن تجزیه و تحلیل میشود.
1ـ2. عرصة نظری

اهداف سیاست خارجی را نباید محدود به مسائل سخت افزاری دانست؛ بلکه سياست خارجي دربرگيرندة مقاصد 
و ارزش ها نیز هست. كساني كه از طرف يك جامعه تصميم مي گيرند، اين عمل را از آن روی انجام مي دهند 
كه محيط داخلي يا خارجي را دگرگون سازند يا آن را حفظ كنند. وجه مشترك همة اين تلاش ها، وجود قصد 
يا هدفي است كه تصويري از حالت آتيِِ امور و مجموعة شرايط در آينده به دست مي دهد، كه حکومت ها مایل اند 
به دست سیاست گذاران خود آن را محقق سازند )هالستی، 1390، ص211ـ212(. هدف اصلی کارگزار سیاست 
خارجی تأمین نیازها و تضمین خواست های ملت است که قاعدتاًً بخشی از این خواست ها را میتوان مصداقی 
برای حقایق متعالی مورد نظر کی ملت تلقی کرد. تلاش برای تحقق این حقاقِِی متعالی به‌طور طبیعی هزینه‌هایی 
را به همراه خواهد داشت؛ به ویژه آنکه این حقایق ممکن است ارتباط مستقیمی با جنبة مادی زندگی ملت ها نیز 
نداشته باشند؛ بنابراین پذیرش هزینه های تحقق این بایدها توسط ملت ها و کارگزاران سیاست خارجی همواره 

به عنوان کی چالش اساسی در حوزة نظری روابط بین الملل مطرح بوده است.
از زمان هيوم به بعد، در فلسفة غرب این مسئله مطرح شد كه بايدها و نبايدها و مفاهيم ارزشي واقعیت 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  88

خارجي ندارند و امور عقلاني و استدلال بردار نيستند. خوب و بد مثل همان سليقه هايي هستند كه مردم در مورد 
بنابراین نمیتوانند مبنای عمل قرار گیرند )مصباح یزدی، 1391الف، ج1، ص285(. بر همین  رنگ ها دارند؛ 
اساس، واقع گرایی به عنوان اصلیترین جریان حاکم بر روابط بین الملل، منافع دولت را مقدم بر ارزش ها و حقایق 
م‌یداند. هانس مورگنتا صراحتاًً به لزوم تمایز بین واقعیت و عقیده در سیاست اشاره میکند. به‌باور وی، دولتمردان 
باید در سیاست خارجی، آنچه را حقیقتاًً عینی و عقلانی است و با شواهد پشتیبانی و با عقل تأیید میشود، بر 
دارند  با تعصب است، مقدم  ارزش های خیال پردازانه و همراه  بیانگر  و  آنچه فقط کی قضاوت ذهنی است 
)Srinivasan et al, 2019, p.2-3(. هستي شناسي واقع گرایی يك هستي‌شناسي ماده گرايانه است. به همین 
دلیل حقیقت را امري بيروني و به صورت مادي و متعین مي بيند و تعهدات ارزشي و هنجاري را حذف ميكند 
)ديوتياك و دردريان، 1384، ص300(. مورگنتا با اشاره به این واقعیت اجتناب ناپذیر مینویسد: »فرد به تدریج 
درك ميكند كه بي‌احترامي به معيارهاي عام اخلاقي كار معدودي اشرار نیست؛ بلكه پيامد اجتناب‌ناپذیر شرايطي 
است كه ملت ها در چهارچوب آن زندگي میکنند و اهداف خود را تعقيب مي نمايند« )مورگنتا، 1374، ص409(. 
از دیدگاه وی، حتي اگر رعايت بایدهای اخلاقی در محدودة دولت ملي امکان پذیر باشد، در سياست خارجي و 
روابط ميان كشورها امكان ندارد؛ بنابراین هرگونه اخلاقِِ عام، محكوم به تسليم در برابر اخلاقي است كه صرفاًً 
در چهارچوب واقعیت های موجود دنبال میشود. وی تأکید ميكند:‌ »ممكن است سياستمداران ادعا كنند كه 
به خاطر عدالت يا صلح يا بهتر ساختن جهان تصميماتي را اتخاذ میکنند؛ اما اين قطعي است كه يك سياستمدار 
 .)Morgenthau, 1952( »هیچ گاه نباید منافع ملي خود را فدای ارتقای اصول اخلاقی و آرمانی در جهان نماید
در چهارچوب نگاه رئالیستی، هرچند منافع تا حدود زیادی در نسبت با ارزش ها تعیین میشوند، اما ازآنجاییکه 
قاطبة دولت های مدرن پیگیری منفعت شخصی را در مرکزیت توجه خویش قرار میدهند، هیچ دولتی نمیتواند 
از نقض ارزش های خود اجتناب کند و تفاوت دولت ها صرفاًً در میزان انحراف بین ارزش و عمل خارجی است. 
برخی تحلیلگران بر این باورند که در نظام بین الملل مدرن، ارزش های سیاست خارجی جای خود را به اقتضائات 
روزمرة حکمرانی و واقعیت‌های موجود م‌یدهند و هیچ دولتی به تنهایی قادر به ترسیم مسیری بر اساس قطب‌نمای 
ارزش های ادعاشدة خود نیست. از این منظر، هرچه موضوع مورد نظر در سیاست خارجی مهم تر باشد، امکان 

.)Srinivasan et al, 2019, p.16( مقدم داشتن واقعیت بر حقیقت بیشتر میشود
در مقابل این دیدگاه غالب، معدود نظریاتی در حوزة نظری روابط بین‌الملل مطرح شده است که سازش ارزش‌های 
اخلاقی و سیاست در عرصة بین‌المللی را گریزناپذیر م‌یدانند و نهادینه شدن آن را موجب انسانی شدن و مسئولیت‌پذیر 
شدن سیاست قلمداد میکنند )سیف‌زاده، 1369، ص156(. از باب نمونه، نظریه پردازان مکتب انگلیسی، جدا کردن 



89چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

مسائل اخلاقی و هنجاری از روابط بین‌الملل را ناممکن تلقی میکنند؛ چون سرشت روابط بین‌الملل چنین اجازه‌ای 
را نم‌یدهد. به باور نظریه پردازان این مکتب، دولت ها در جامعة بین‌الملل واحدهایی غیراخلاقی نیستند و توسط 
انسان هایی نمایندگی میشوند که ناگزی موضعی اخلاقی دارند. واتسون تأکید میکند که او و هدلی بول به این 
برداشت خوش‌بینانه تمایل دارند که دولت ها در نظام معاصر برای نخستین بار »به‌شکلی آگاهانه در مورد مجموعه‌ای 
 Watson, 1987,( »از معیارهای اخلاقی و ارزش های فرهنگی م‌یاندیشند و میکوشند در این مورد به نتیجه برسند
p.152(. نظریة انتقادی یا مکتب فرانکفورت نیز بر این باور است که آنچه مانع شکل‌گیری کی اجتماع جهانی 
میشود، ساختار دولتی مبتنی بر حاکمیت است که با برداشتی خاص از خودی و بیگانه گره خورده است؛ اما این امر 
ثابت نیست و میتوان آن را به برداشتی وسیع تر از اجتماع در مقیاسی جهانی تبدیل کرد. به‌بیان لینکلیتر، نظریة 
انتقادی خواهان ایجاد ساختارهای سیاسی جدیدی است که به منافع بیرونیها بیشتر توجه داشته باشد و این امر 
 Linklater,( مستلزم نوعی عام گرایی همراه با توجه به تفاوت ها و احساس مسئولیت در قبال دیگر آحاد بشر است
p.27, 166-167 ,1998(. نظرية پسااستعماري نیز به عنوان نظریه‌ای در باب مسائل کشورهای در حال توسعه، 
به‌دنبال شکستن واقعیت های موجود استعماری دربارة کشورهاست. پسااستعمارگرایی ساخته‌وپرداختة دو نياز متعارض 
در دنياي معاصر است: نخست نياز به خروج از وضعيت وابستة کشورهای سابقاًً استعمارزده؛ و دوم ايجاد انگیزش‌های 
دروني براي پيشرفت. درواقع این نظريه يك رويكرد فرهنگي است كه با تأکید بر عامل دانش، در مقابل جوامع 
غربي به غيريت سازي میپردازد و نه تنها بر عوامل ماديِِ ايجاد سلطة استعماري، بلكه بر نقش گفتمان و ايدئولوژي 
تأکید میکند و میکوشد با عبور از واقعیت های نهادینه شده، خالق انسان جدید و درنتیجه دنیای متمایزی شود که 

.)Quayson, 2000, p.2( مبتنی بر هنجارهای عام بشری و احترام به حقوق همة ملت ها سامان مییابد
به‌رغم وجود دیدگاه های نظر‌یای که در آنها برای پیگیری حقایق و بایدها در سیاست خارجی دولت مدرن وجهی 
قائل هستند، این گونه دیدگاه ها در حاشيه قرار دارند و هنوز نیز در آغاز هزارة سوم میلادی، به عقيدة بسیاری از ناظران، 
انجام تعهدات مربوط به حفظ منافع در بستر واقعیت ها و درعین حال پیگیری حقایق، ناسازگار به‌نظر م‌یرسند )هالستي، 
1390، ص664(. نهایت آنکه، پیگیری بایدهای فراملی و انسانی صرفاًً در ارتباط با منافع ملی توجیه خواهند داشت 

و فراتر از آن، صرفاًً واقعیت ها هستند که تعیین کنندة حدود رفتار کارگزاران سیاست خارجی خواهند بود.
2ـ2. عرصة تاریخی

چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی را میتوان از گذشته های دور تاریخ تا دورة مدرن و معاصر ردیابی 
کرد. به‌اعتقاد برخی محققان، ظرافتی که غالباًً در اندیشة باستانی توسیدید نادیده گرفته میشود، تنش همیشه‌حاضر 
بین عدالت و مسئلة نیاز و ضرورت است؛ چنان که در سخنرانیهای کورسیریان و کورنتیان در آتن در سال 433 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  90

پیش از میلاد مشهود است؛ که اولی با عبارت »مطابق عدالت است« و دومی با عبارت »ضروری است« آغاز 
میشود و نشان میدهد که تطبیق میان پایبندی به ارزش عدالت و دنبال کردن آن )حقیقت( یا وفاداری به 

.)Zellen, 2011, p.167-168( دغدغة سیاسیون دورة باستان نیز بوده است ،)نیازها و ضرورت ها )واقعیت
این چالش در گذر زمان و در فرایند ظهور قدرت های جدید بین المللی در چند سدة اخیر، حضوری پررنگ 
دارد؛ به ویژه دولت های مدرنی که از خاستگاه ایدئولوژکی و با تمرکز بر آرمان هایی جهان شمول، قدم در مسیر 
قدرتیابی گذاشتند؛ ولی هرچه پیش رفتند، جمع میان آرمان های حقیقی یا ادعایی خود و واقعیت فضای قدرت 
را مشکل یا ناممکن دیدند. سیاست خارجی ایالات متحدة امرکیا مثال خوبی برای این مطلب است. سیاست 
خارجی این کشور از ابتدای تأسیس تا کنون، ملغمه ای از شعارهای به ظاهر بشردوستانه و همچنین تلاش برای 
بیشینه سازی قدرت، فراتر از چهارچوب های حقوقی بین المللی و حتی ارزش های انسانی بوده است. حضور مؤثر 
و عینی امرکیا در فضای بین المللی با جنگ های توسعه طلبانة این کشور در امرکیای مرکزی و شرق آسیا آغاز 
شد. جهان در حالی شاهد این مداخلات امپریالیستی بود که تا پیش از آن، سیاست خارجی امرکیا را صرفاًً بر 
اساس آرمان ها و بایدهای ادعایی همچون »مخالفت با نظامیگری، سلطه، جنگ طلبی و همة عادات بدِِ مرتبط 
با سلطنت‌های جهان قدیم« )Tuchman, 1996, p.137( تجزیه و تحلیل م‌یکرد؛ امرکیایی که قرار بود به‌عنوان 
نمونة آرمان دموکراتکی در خارج از کشور عمل کند و مصداقی تام برای دنیای جدیدی باشد که متمایل به 
سلطه و تسخیر خارجی نیست و قدرت مشروع را تنها ناشی از رضایت حکومت شوندگان قلمداد میکند. همة 
این آرمان ها در تضاد با واقعیت های قدرتیابی در دنیای مدرن، تحت الشعاع سیاست های قدرت طلبانة رهبران 
امرکیا قرار گرفته بود )Smith & Light, 2004, p.55(. این امر تقریباًً مصادف با چرخش تعیین کنندة فلسفة 
امرکیایی بود که زمینة عبور از چالش آرمان و واقعیت را برای سیاست خارجی امرکیا ممکن میساخت؛ سنت 
فکریای که در نوشته های رالف والدو امرسون آغاز شد و در ادامه از سوی ویلیام جیمز با عنوان »پراگماتیسم« 
نام گذاری شد و با تمرکز بر عمل به جای نظر، بستر مناسبی را برای توجیه چرایی عبور از آرمان های سیاست 

خارجی به نفع واقعیت های سیاست بین الملل فراهم آورد.
در دوران جنگ سرد نیز ابرچالش حقیقت و واقعیت در روابط ابرقدرت های شرق و غرب نمود بارزی دارد. 
نظم بین‌المللی جنگ سرد دارای ویژگ‌یهای قویِِ کی نظم بین‌المللی واقع گرا بود. ایالات متحده و اتحاد جماهیر 
شوروی بخش های بزرگی از جهان را به دو حوزة منافع متضاد تقسیم کرده بودند که هرکی در خدمت منافع 
اقتصادی و امنیتی ابرقدرت مربوطه بود. بااین حال این تمام ماجرا نبود و در همین دوران نیز تعارضات دو بلوک، 
عمدتاًً ناظر به ایدئولوژیهای مبنایی دو طرف در زمینه های مختلف اقتصادی، سیاسی و... بود. درواقع جنگ 



91چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

سرد تضاد بین دو مجموعه ارزش های رقیب، یعنی حقوق فردی، دموکراسی و بازار آزاد در برابر حقوق طبقاتی، 
بر سر قدرت  رقابت  امرکیا و شوروی در   .)Damen, 2022( بود  برنامه‌ریزی دولت محور  و  مالیکت عمومی 
میبایست میان حقایقی که شعار آن را سر م‌یدادند و واقعیت کنشگری در سیاست خارجی جمع م‌یکردند. همین 
مسئله نیز به نقطه ضعف انکارناپذیر این قدرت ها تبدیل شد؛ زیرا از باب نمونه، امرکیاییها ازکیسو برای تثبیت 
و تقویت قدرت خود در مناطق مختلف جهان باید از رژیم های دکیتاتوری مانند پهلوی در ایران حمایت م‌یکردند 
و ازسو‌یدیگر این حمایت ها نزد اذهان عمومی به‌هیچ‌وجه با ارزش‌هایی که به‌عنوان هدف نهایی سیاست خارجی 
ایالات متحده معرفی میشد، انطباق نداشت. این مسئله در مورد شعار حمایت از توده ها و طبقات کارگر توسط 

شوروی و پشتیبانی آن از حکومت های توتالیتر در لهستان و افغانستان و... نیز به همین سان مصداق دارد.
برخی نویسندگان، اتحادیة اروپا را گواه خوبی بر امکان جمع حقیقت گرایی و واقع بینی در سیاست خارجی 
معرفی میکنند. از دیدگاه این دسته، اتحادیة اروپا ـ دست کم بر اساس اصول ادعایی خود ـ میکوشد به عنوان 
کی بازیگر سیاست خارجی، هم ارزش ها و هم منافع خویش را حفظ کند و ارتقا دهد؛ حتی درصورتیکه تمرکز 
بر یکی از آنها در طول زمان با فراز و فرود روبه رو باشد. طبق برخی قوانین و برنامه های بنیادین در این اتحادیه، 
ترکیب منافع و ارزش ها به عنوان کی اصل راهنما برای اقدامات خارجی در نظر گرفته میشود؛ به طوریکه 
راهبرد جهانی اتحادیة اروپا در سال 2016، »عمل گرایی اصولی« نامیده شد. در متن راهبرد جهانی آمده است:

منافع و ارزش های ما پابه پای هم پیش میروند. ما علاقه مند به ترویج ارزش های خود در جهان 
امنیت، رفاه،  هستیم. درعین حال، ارزش های اساسی ما در منافع ما تعبیه شده است. صلح و 
دموکراسی و نظم جهانی مبتنی بر قوانین و همچنین منافع حیاتی، زیربنای اقدامات خارجی ما 
خواهند بود. اینها به همان اندازه از ارزیابی واقع بینانة محیط استراتژیک ناشی میشوند که از یک 

.)Damen, 2022( آرزوی آرمان گرایانه برای پیشبرد جهانی بهتر

از مسائل حاد و مورد توجه سیاست‌گذاران و  نیز  آغاز هزارة جدید میلادی  آرمان ها، در  ارزش ها و  منازعة 
سیاست ورزان خارجی قلمداد شده است. ازکیسو امروزه این تصور عمومی در کشورهای غربی وجود دارد که 
نقش حقایقی مانند »حقوق بشر، دموکراسی و حاکمیت قانون« به عنوان محرک سیاست خارجی رو به افول 
است. از باب نمونه، یکی از بحث برانگیزترین موضوعاتِِ در دستور کار سیاست خارجی در دهة 1990، مداخلة 
بشردوستانه بوده است: آیا دولت ها حق یا حتی وظیفه دارند که برای جلوگیری از نقض گستردة حقوق بشر در 
 Smith( سایر کشورها مداخله کنند؟ طرفداران پاسخ مثبت به این سؤال، به تدریج فراوانی خود را از دست م‌یدهند
and Light, 2004, p.6(؛ زیرا در تزاحم حقیقتِِ مداخلة بشردوستانه و واقعتِِی پیامدهای ناگوار داخلی و خارجی 

آن، کفة ترازو را به سمت عنصر دوم سنگین تر میبینند.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  92

ازسویدیگر، امروز دنیا شاهد ظهور قدرت هایی است که هرکی در حال ساخت حوزة قدرت خویش هستند 
و در این مسیر به سان امپراتوریهای بزرگ گذشته مجموعه ای از بایدها را سرلوحة برنامه ها و اهداف خود قرار 
داده اند و میکوشند قلمرو خویش را بر بنیان این حقایق بنا نهند. از باب نمونه، به باور برخی محققان، امپراتوریِِ 
در حال ظهور چین با در نظر گرفتن طرح های بلندپروازانه ای مانند »کی کمربند کی جاده« یادآور سلسله های 
قدرتمند گذشتة چین است؛ درحالیکه امروز چینیها هیچ تردیدی در مورد مرکزیت خود ندارند و بر این باورند 
که جهان تحت هژمونی خوش خیم چین و در ذیل ارزش های کنفوسیوسی، به همان اندازه که آسیای شرقی 
تحت سیستم باستانی چینی سود میبرد، بهره خواهد برد. افزون برآن، ارزش های ژاپنی، آلمانی، فرانسوی، عربی، 
ایرانی و سایر ارزش های مورد توجه نزد سیاست گذاران این کشورها در حال بازیابی اهمیت گذشتة خود هستند 
)Kaplan, 2019, p.xxi-xxii(. این مهم با توجه به روند پرشتاب توسعة واقعیت های بین المللی و اثرگذاری 

آنها بر تصمیم سازی و تصمیم گیری کشورها، چالش هایی را به دنبال داشته و خواهد داشت.
بررسی سیر تحولات سیاست خارجی عصر مدرن، بیانگر حضور نسبتاًً کم رنگ، ولی مستمر حقیقت گرایی 
در کنار واقع بینی حداکثری در سیاست خارجی دولت ها بوده است. برخی کشورها این حقایق را از منشورهای 
بنیادی استخراج میکنند؛ برخی دیگر، از کدهای رفتاری موروثی، برخی دیگر، از منابع مذهبی، و بیشتر، از 
ترکیبی از همة اینها. البته بسیاری از کشورها به دنبال تبلیغ ارزش های خود فراتر از مرزهای سرزمینی خویش 
نیستند؛ اما مسئله این است که هر کشوری معتقد است ارزش های آن دارای جایگاه اخلاقی است و شایستة 
تحقق و دنبال کردن است و همین امر میتواند وزن ارزش‌ها و حقایق را در تصمیم‌سازی و تصمیم‌گیری دولت‌ها 

.)Srinivasan et al, 2019, p.1( افزایش دهد
آنچه امروزه دوباره مورد پرسش قرار گرفته، این است: آیا جهانی که در آن بلوکهای مختلف بر سر قدرت 
و نفوذ رقابت میکنند، دنیایی است که هنوز بتوان دربارة ارزش ها و حقایق در سیاست خارجی آن صحبت کرد؟ 
برخی استدلال میکنند که گرایش به تقدس زدایی از حقایق و ارائة آنها به عنوان اهداف آشکار دولت در قالب 
منافع ملی، در حال تقویت شدن است. بااین حال با گذشت زمان، تمایل »حقیقت« برای عرضه شدن در قالب 
اصلیاش آشکار خواهد شد. هنجارهای مورد نظر در سیاست خارجی که مورد دفاع بازیگران مختلف هستند، 
ممکن است ادعای جهانی بودن خود را دوباره به دست آورند؛ هرچند به دلیل جاه طلبیهای جهانیِِ این بایدها، 
امکان برخورد آنها با کیدیگر و تصادم با واقعیت های بیرونی نیز وجود دارد؛ زیرا بایدهای مورد اهتمام دولت ها 
میتوانند در تضاد باشند؛ ممکن است ناسازگار باشند، بدون اینکه صرفاًً به بیان علایق خاص محدود شوند 
)Maçã�es, 2019(. با این وصف، به نظر میرسد که چالش دولت ها برای دنبال کردن آنچه معتقدند باید باشد، 



93چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

در کنار در نظر گرفتن آنچه هست، همچنان وجه غالب سیاست خارجی بسیاری از کشورها در حوزة سیاست 
خارجی است و رسیدن به الگویی برای تطبیق و انطباق حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی در چهارچوب های 

پراگماتیستی یا الگوهای عملی دیگر، همچنان پررنگ خواهد بود.

3. چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران

به‌اذعان ناظران بیرونی، برخلاف برخی کشورهای اسلامی، مانند ترکیه، سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران 
در چند دهه‌ای که از انقلاب اسلامی میگذرد، نشان‌دهندة تعهد عمقِِی ایدئولوژکی به آرمان های اسلامی به عنوان 
ایدئولوژی رسمی جمهوری اسلامی بوده است. طبق این دیدگاه، سیاست خارجی ایران را میتوان به‌عنوان نشان‌‌دهندة 
 .)Ramazani, 2008, p.1-16( هم گرایی شگفت‌انگیز بین ملاحظات اسلامی و واقعیات راهبردی در نظر گرفت
الگوی دولت سازی اسلامی، شکل‌گیری دولت بر اساس امت فراسرزمینی است؛ امتی که شاکله و بافت انسجام‌بخش 
اجتماعی آن، نه بر اساس قومیت، نژاد و عوامل احساسی غیرعقلانی، بلکه بر اساس پذیرش عقلانتِِی خاصِِ 
برگرفته از وحی در الگوی زندگی، و اراده بر شکل بخشی به الگوها و نظام‌های مدیریتی جهت تحقق آن عقلانیت 
است. آنچه دولت اسلامی را از دولت مدرن متمایز میسازد، نوع نگاهی است که به آیندة دولت به عنوان ایدة 
کانونی جامعه سازی سیاسی دارد. در نگاه دولت مدرن، عقلانتِِی پایة اجتماعی یا ایدة دولت یا فلسفة حیاتی آن 
اجتماعی است؛  بافت  انسجام‌بخش  باشد و مهم عامل  یا خرافی  امر عقلانی، احساسی، عاطفی  میتواند هر 
درصورتیکه در دولت اسلامی، پایة شکل گیری اجتماع، امری عقلانی مبتنی بر حقایق عالم هستی و ایمان به 

امر قدسی است )عبدخدایی، 1398، ص385ـ386(. 
جمهوری اسلامی ایران با توجه به اصول دوم و چهارم قانون اساسی آن )ادارة کل قوانین و مقررات کشور، 
1368، ص144ـ145 و 147(، یکی از مصادیق بارز دولت اسلامی است. برخی صاحب نظران، نظام جمهوری 
اسلام‌ی را به سان سایر دولت‌های ملی با همة ویژگیهای ذاتی آنها تصویر میکنند که ناگزیر در طراحی سیاست 
خارجی خود باید همة اصول، مبانی و قواعد رفتار در بستر دولت ـ ملت را محترم بداند و از هرگونه اقدامیکه 
در خارج از چهارچوب های پذیرفته شدة بین المللی  باشد، بپرهیزد. از باب نمونه، مهدی بازرگان عنصر ایرانیت و 
ایرانی بودن را پایة هویتی نظام تلقی میکند و هویت نظام جمهوری اسلامی ‌ایران را محدود به مرزهای سرزمینی 
میداند )بازرگان، 1362، ج2، ص116ـ119(. بر همین اساس، دولت موقت در فرایند طراحی سیاست خارجی 
خود قائل به اولویت تأمین منافع ملت ایران بر مصالح مشترک یا خیر عمومی  مسلمانان بود و در بهترین حالت 
ممکن، مصالح اسلامی  تنها زمانی پیگیری میشد که با منافع ملت ایران تعارض و مخالفتی نداشته باشد. با این 
وصف، سیاست خارجی دولت موقت، ملت گرایانه و سازش جویانه بود و هدف از آن، حفظ استقلال ایران در دل 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  94

نظام متشکل از دولت های ملی بود. صرف نظر از این نگاه که با مبانی ارزشی نظام جمهوری اسلامی و همچنین 
اصول مصرح قانون اساسی آن تطبیق نمیکند، میتوان چالش حقیقت و واقعیت را در سیاست خارجی جمهوری 
اسلامی ایران ناظر به اقتضائات کنشگری سیاست خارجی در دورة مدرن مطرح کرد که به نوعی ذینفعان داخلی 
)بخشی از مردم و گروه های داخلی( و همچنین ذینفعان خارجی ـ اعم از دوستان و دشمنان ـ را تحت تأثیر 
قرار میدهد و ممکن است بین تمرکز بر حقیقت و واقعیت، جانب یکی را تقویت و دیگری را تضعیف کند. اذعان 
ناظران بیرونی به پیوستگی واقعیت و حقیقت در سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران، ناظر به مبانی بنیادینی 
است که بستر شکل‌گیری سیاست خارجی نظام اسلامی را فراهم م‌یآورند و در ادامه مورد واکاوی قرار م‌یگیرند

1ـ3. حق گرایی در سیاست خارجی

از منظر اندیشمندان مسلمان، حکومت اسلامی همانند دیگر حکومت ها هفت وظیفة اساسی در برابر شهروندان خود 
دارد: 1. حفظ نظم و امنيت درونى جامعه؛ 2. تصدى آن دسته از امور و شئون اجتماعى که متصدى خاصى ندارد؛ 
3. برآوردن نیازهاى علمى و تربیتی شهروندان؛ 4. متناسب و متعادل ساختن همة فعالیت هاى اقتصادى و مادى 
افراد جامعه؛ 5. دفاع شایسته از جامعه در برابر دشمنان بیرونى آن؛ 6. ‌رفع اختلافات و منازعات افراد یا گروه ها و 
احقاق حقوق هرکی؛ 7. وضع احکام و مقررات جزئى اجتماعى. به‌رغم وجود این تکالیف قطعی برای دولت، ازآنجاکه 
جوامع الهى براى امور معنوى اهميت فراوانى قائل‌اند، ىکی از وظایف اساسى حکومت و بلکه مهم ترین وظیفة آن، 
حفظ دین و تعلیم و تربیت دینى و اخلاقى افراد جامعه است )مصباح یزدی، 1391و، ص188ـ190(. بر همین اساس 
نیز نخستین و مهم ترین وظیفة دولت در سیاست خارجی، حفظ دین، اخلاق، ارزش‌ها و به طور کلی مجموعة بایدهای 
معنوی قلمداد شده است و رسیدگی به مسائل دیگر در مراتب بعدی اهمیت قرار دارد. منظور از تقدم در اینجا، اهمیت 

و به‌اصطلاح تقدم رتبی است، نه تقدم زمانی )مصباح یزدی، 1391ب، ص14(. 
دلیل این امر را باید در مبانی علم‌النفس اسلامی در باب ماهیت انسان جست‌وجو کرد. به باور شهید مطهری، 
انسان به حکم فطرت الهی و سرشت معنوی خود، گرایش های معنوی، انسانی و خدایی دارد که وی را فارغ از هرگونه 
مسلک و مرامی، به سوی حقیقت جویی و حق طلبی سوق م‌یدهد. اساساًً علم‌النفس اسلامی انسان را موجودى 
ارزش جو، آرمان خواه و خواهان كمال مطلوب در نظر م‌یگیرد؛ آرمان هایی كه مادى و از نوع سود نيستند؛ آرمان‌هایی 
كه تنها به خود و منتسبان انسان اختصاص ندارند؛ عام و شامل و فراگيرندة همه بشريت‌اند و به محيط و منطقة 
خاص يا قطعه‌اى خاص از زمان محدود نمىشوند. از این منظر، انسان چنان آرمان‌پرست‌ است كه احیاناًً ارزش عقيده 
و آرمانش فوق همة ارزش های ديگر قرار میگيرد؛ بلکه به عقيده و آرمان مقدس خود چنان دل بستگی میىابد كه 

منافع مادی خویش، بلكه حيات و هست‌یاش را به سهولت فداى آن مىکند )مطهری، 1368، ج2، ص23(.



95چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

شهید بهشتی حقیقت گرایی ذات انسان را با تبیین جهش تکاملی وجود او توضیح میدهد. به اعتقاد وی، 
انسان در يك جهش تكاملى داراى آرمان مىشود؛ آرمانى كه در آن، »خود« فراموش شده، ايمان او به حقیقت 
و نجات انسان ها جايگزین میشود. وی فداكارى يك پيكارگرِِ باهدف را كه با همۀ رنج ها و خطرها دست وپنجه 
نرم مكىند و اوج پيروزى خود را در جانبازى براى درهم شكستن زنجيرها و نجات ملت های دیگر میبیند، 
مصداق بارز این جهش تکاملی به سوی حقایق متعالی قلمداد میکند. به باور وی، هرگز اشکال ندارد كه چنین 
انسانی را »ایدئالیست« بدانند؛ زيرا آنچه او مىجويد و به دنبال آن مىخروشد، اكنون به صورت واقعيت وجود 
ندارد؛ نه در طبيعت، نه در جامعه؛ اما او چنين آرمان و حقیقتی را در ذهن خود ترسيم و با جان خويش عجين 
کرده، همة نيروهايش را بسيج مكىند تا همين حقیقت در عالمِِ عینیت تحقق يابد و تاريخ شكل گيرد. از دیدگاه 
شهید بهشتی، هيچ مكتبِِ صاحب دعوتى نمىتواند خالى از حقیقت و ایدئال باشد؛ يعنى همان چیزی که نيست 
و بايد با فداكارى بدان رسيد؛ و اين چيزى است كه هيچ تفسير مادی نمىتواند آن را توجيه كند و با هيچ معيار 
علمى و ضابطۀ مادى و طبيعى درخورِِ تفسير نيست. حقاقِِی انتخاب شده نیز همين آرمان هاست؛ همان چیزی 
که »خود« براى آن وقف يا فدا مىشود و اين وراى »خود« و برتر از اوست؛ و اگر براى انسانيت، مصداقى 
جست وجو میشود، حاصل اين آرمان ها و پيوندخورده با اين حقایق را بايد جست وجو کرد؛ همان حقایقی كه 
فراتر از حوزۀ قوانين فيزيولوژيك و بيولوژيك انسان است )بهشتی، 1391، ص161ـ162(. با توجه به آنچه گفته 
شد، مدار حرکت تکاملی انسان در عالم خلقت، بر پیگیری حقیقت و جان فشانی در راه تحقق بایدهای متعالی 
بنیان گذاشته میشود و حق باوری و حقیقت گرایی بخش تفکیکناپذیر منظومة عملی کنشگر متأله ـ اعم از فرد 

و دولت ـ است. حق گرایی در کنش سیاست خارجی مبتنی بر دو مقدمه تثبیت میشود:

1ـ1ـ3. ابتنا اصول و ارزش های سیاست خارجی بر حقایق ثابت

از دیدگاه متفکران سکولار، تغییر و تبدیل، در همه چیز ـ حتی در بنیادیترین امور جهان ـ ساری و جاری است و هیچ 
امری به نام »حقیقت« صلاحیت آن را ندارد که به صورت مبنایی ثابت برای تصمیم‌گیر‌یها و داور‌یها تلقی شود؛ چراکه 
اساساًً حقاقِِی متعین و ثابتی در عالم وجود ندارد )جوادی آملی، 1394، ص172ـ173(؛ درحالیکه از دیدگاه اندیشمندان 
مسلمان، ‌اندک تفکری در کیفیت بروز تحولات عالم، از کل‌یترین مسائل گرفته تا جزئ‌یترین موارد موجود، بیانگر وجود 
نظم خاصی است که هرکی از اجزای نظام را در خدمت مصلحت کلی ثابتی که برای عالم در نظر گرفته  شده است، 
قرار م‌یدهد )صدرالمتألهین، 1380، ص23(. حال این سؤال مطرح میشود که آیا وجود کی مصلحت کلیِِ ثابت در 
عالم، باعث ایجاد مجموعه‌ای از بایدها و نبایدهای کلی و ثابت ـ ماورای منافع فردی ـ در زندگی انسان میشود یا اینکه 

همه چیز به‌اعتبار انسان ها مربوط است و تعبیر کنشگر از شرایط واقعی است که برای او باید و نباید میآفریند؟



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  96

از منظر تفکر دینی، حقیقت امری عینی و وجودی است، نه قراردادی و اعتباری که بر اساس واقعیت خارجی 
تغییر کند. در عقلانیت دینی، بر وجود حقایق و مبانی قطعی و ثابتی تأکید میشود که میبایست مبنای کنش 
و عمل و به طور کلی خلق بایدها و نبایدهای فردی و جمعی قرار گیرد. برای مثال، در امور ديني سلسله عقايدي 
وجود دارد كه حكايت از حقیقت میکنند؛ يعني صرف نظر از اعتقاد افراد، در متن خارج هم واقعاًً چنين است؛ 
مانند حق بودن اعتقاد به توحيد و يگانگي آفريدگار جهان، که بدين معناست كه در متن خارج هم غير از خداي 
يگانه، خداي ديگري نيست. همچنين حق بودن اين اعتقاد بدين معنا خواهد بود كه عقايد مقابل آن، نظير اعتقاد 
به تثليث، ثنويت يا چندخدايي باطل اند )مصباح یزدی، 1391ج، ج1، ص33ـ34(. آيات مربوط به احکام در قرآن، 
مانند عبادات، معاملات، ارث و جهاد، مشخص میکنند كه احكام الهي تابع مصالح حقیقی و ثابتی هستند كه 
حفظ كرامت انسان را محور قرار مي دهند؛ يعني صِِرف زيان مادي و دنيوي افراد ملاك نيست؛ بلكه مصالح كل 

جامعة انساني رعايت میشود )جوادی آملی، 1379، ج17، ص532(.
با توجه به آنچه بیان شد، ممكن است سلسله حقایقی وجود داشته باشد كه كلي و مطلق، دائم و ثابت و قابل 
 تسري و انتقال به همة دولت ها باشد. اين ارزش ها همان ها هستند كه از وجوه اشتراك تكويني انسان ها نشئت 
گرفته اند و چون طبيعت و ذاتيات دولت چيزي جز طبيعت و ذاتيات فرد انسان نيست، با طبيعت و ذاتيات هيچ 
دولتی مخالف نيستند و بر همة دولت ها انطباق  پذيرند. اينكه اکثر دولت ها بایدهای یادشده را نپذيرفته اند، به این 

معنا نيست كه اين بایدها اساساًً امكان فراگير شدن ندارند )مصباح یزدی، 1390، ص164ـ167(.

2ـ1ـ3. رابطة فلسفی کنش سیاست خارجی و حقایق متعالی 

به باور شهید بهشتی، پایة بحث دربارة »حقیقت« ـ به معناى آنچه بايد باشد ـ را نمیتوان بر روکیرد مادی به 
معرفت و هستی گذاشت؛ حتی نمیتوان پایة آنها را صرفاًً معارف نقلی مانند قرآن کریم دانست؛ زیرا تبیین 
نبایدها برای دیگرانی که سندیت این معارف نقلی را قبول ندارند، غیرممکن میشود  بایدها و  مطلوبیت آن 
)بهشتی، 1378، ص18ـ23(. آیت‌الله مصباح یزدی  در بحث اثبات پذیر بودن حقایق ثابت معتقد است که مطلوبیت 
بایدها و حقایق را میتوان بر اساس ارتباط آنها با واقعیت های دیگر اثبات کرد. مطلوبیت در ارزش های واقعی، 
نه صرفاًً نشانۀ عواطف و احساسات گوینده اند و نه قرارداد و اعتبار محض اند؛ اعم از آنکه اعتبارکنندۀ آنها عقل 
فردی یا جمعی افراد باشد یا امر  و  نهی الهی. برای انتزاع مفهوم مطلوبیت، باید فارغ از ذوق و سلیقۀ افراد، میان 
دو حقیقتِِ عینی و خارجی تناسب و تلائمی وجود داشته باشد. برای مثال، ممکن است کی طرف، کار اختیاری 
انسان باشد و طرف دیگر، کمال واقعی و عینی او. هر کاری که منتهی به آن کمال مطلوب شود و در خدمت 
رسیدن به آن قرار گیرد، »مطلوب« و »باید«، و هر کاری که انسان را از آن دور سازد، »نامطلوب« و »نباید« 



97چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

است )مصباح یزدی، 1386، ص102ـ103(؛ بنابراین مطلوبیت یا نامطلوب بودن کی باید در سیاست خارجی، 
پس از تأمل عقلانی و با سنجش و مقایسة میان آن کنش یا تصمیم و کمال مطلوب به دست میآید و تابع میل 
و سلیقه و قرارداد افراد هم نیست. با این وصف، پایة حقیقت، نه در سلیقه و نه در صرف تعبد است؛ بلکه ملاک 
مطلوبیت حقایق و بایدهایی که دنبال کردن آنها در سیاست خارجی دولت اسلامی ضرورت دارد، تناسب و تلائم 
میان آنها و هدف مطلوب جامعة اسلامی است و معیار نامطلوب بودن نبایدها، ناسازگاری آنها با کمال مطلوب 
است. در این صورت است که به‌اذعان علامه طباطبائی، اگر تصمیمات و اقدامات کنشگر مطابق با مصالح حقیقی 
باشد، خودش هم داراى مصلحت میشود و به سعادت مىانجامد؛ اما در صورت مخالفت با مصالح حقیقی و 
مطابقت با مفاسد واقعى، وی را از مسیر انسانیت دور میکند و به انحطاط میکشاند )طباطبائی، 1374، ج7، 
ص170(. با این وصف، اگر تمرکز سیاست خارجی نظام اسلامی بر پیگیری بایدهای ارزشی متعالی است، از آن 

روی است که تحقق این بایدها نسبت مستقیمی با سعادت فرد و جامعة اسلامی دارد.
2ـ3. پیوند حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی نظام اسلامی

شهید بهشتی ماهیت انقلاب اسلامی را آرمان طلبانه قلمداد میکند و در نقد دیدگاهی که انقلابیون را به برخورد 
غیرواقع بینانه با مسائل سیاسی متهم میکردند، بر این باور بود که: »ما قرار است با مسائل، آرمان طلبانه برخورد 
كنيم. انقلاب ما انقلاب آرمان هاست، نه انقلاب تسليم به واقعيت ها. ما انقلاب كرديم كه واقعيت ها را عوض 
كنيم، نه اينكه واقعيت‌ها را هرچه هست، بپذيريم« )بهشتی، 1397، ص354(. به‌رغم تأکید بر اصل حقیقت‌گرایی 
را در بستر  تفکر دینی حقیقت گرایی  تأکید کرد که  نیز  نکته  این  بر  باید  در سیاست خارجی دولت اسلامی،‌ 
واقعیت های موجود و نه در خلأ تجویز میکند؛ به این معنا که در تبيين نظام ارزشيِِ خود، واقعيت هاي حیات 
بین‌المللی را نیز مورد توجه قرار مي‌دهد و میکوشد نظامي جامع و داراي مراتب مختلف ارائه ‌دهد )مصباح يزدي، 
1391هـ، ج3، ص83(. با این وصف، روکیرد اسلام به دولت روکیردى معتدل و تلفیقى از آرمان‌گرایی و واقع‌نگرى 
است. اسلام، هم چشم به آرمان ها و ایدئال ها دارد و هم به شرایط و امکانات واقعى جامعه توجه مىکند و با در 
نظر گرفتن شرایط واقعى و سامان دادن امکانات موجود، جامعه را در جهت دستیابى به آرمان ها هدایت میکند. 

این روکیرد اسلام، در بخش های مختلف قابل ملاحظه است )مصباح یزدی، 1391د، ص246(.
جایگاه واقعیت گرایی و حقیقت گرایی در سیاست خارجی جمهوری اسلامی را میتوان بر اساس الگوی ترکیبی 
شهید صدر در تبیین ماهیت واقعیت گرا و ارزش گرای اقتصاد اسلامی تبیین کرد. با توجه به مفاد و درون مایة الگوی 
شهید صدر، سیاست خارجی دولت اسلامی داراى دو ویژگی اساسى خواهد بود كه در برنامه ها و جزئيات گوناگون 
آن جلوه گر میشوند. اين دو ویژگی عبارت‌اند از: واقعيت گرايى و حقیقت گرایی. بر این اساس، سیاست خارجی 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  98

اسلامى، هم در اهدافى كه قصد تحقق آنها را دارد و هم در روشى كه براى رسيدن به آن اهداف در پيش مىگيرد، 
سیاستی واقعى و حقیقی است. طبق این چهارچوب نظری، سیاست خارجی، از آن روی در اهداف خود واقعيت‌گراست 
كه در سازمان‌دهی و قوانين خود اهدافى را مورد توجه قرار م‌ىدهد كه با واقعيتِِ سرشت جامعة اسلامی و انگيزه ها 
و ويژگىهاى كلى آن و همچنین شرایط محیطی هماهنگ است و پيوسته مكیوشد که در محاسبات قانون گذارى 
و تصمیم سازی خود در حوزة سیاست خارجی، جامعه را به تنگنا نيفكند و آن را در فضايى خيالى و فراتر از توان و 
امكاناتش به پرواز درنیاورد. طبق الگوی شهید صدر، سیاست خارجی اسلامی در روش هاى خود نيز به همين اندازه 
واقعيت گراست و همان گونهكه اهدافى واقعى و تحقق پذير را مورد توجه قرار م‌ىدهد، تحقق آن اهداف را نيز با توجه 
به واقعیت های پیرامونی دنبال میکند؛ زيرا مىخواهد به اين اهداف جامة عمل بپوشاند؛ ازاين‌رو آن را به لطف 
تصادف و تقدير نمىسپارد و با بررسی دقیق شرایط محیطی، بهترین روش و ابزار را برای رسیدن به هدف انتخاب 

میکند )صدر، 1393، ج1، ص348ـ349(.
دومين ویژگی سیاست خارجی اسلامى، بر اساس الگوی ترکیبی شهید صدر، حقیقت‌گرا بودن آن است. با توجه به 
این ویژگی، اهدافى كه اسلام براى تحقق آنها در سیاست خارجی جامعة اسلامی مكىوشد، برگرفته از شرايط مادى و 
اوضاع طبيعى مستقل از جامعة انسانی نيست. اسلام اين هدف ها را به عنوان ارزش هاي عملى مىنگرد كه بايد از نظر 
اخلاقى تحقق يابند. در سیاست خارجی مبتنی بر اسلام، هدف نهایی ایجاد بستر مناسب برای تعالی روحی افراد جامعة 
اسلامی و همچنین دیگر ملت هاست. بنابراین حقیقت گرا بودن سیاست خارجی به اين معناست كه تصمیم سازیها، 
تصمیم‌گیریها و انتخاب راهبردها، روش ها و ابزارها در سیاست خارجی، به گونه‌ای انجام میشود که حداکثر انگيزة 
اخلاقى و عامل خير را در روح جامعة اسلامی و دولتمردان آن و همچنین ملت های هدف ایجاد کند. سیاست خارجی 
حقیقت گرا، در پیگیری همة این فرایندها به عامل روحى بسیار اهميت م‌ىدهد؛ ازاين‌رو تنها جنبة عينى را ـ كه تحقق 
بخشيدن به اهداف است ـ مهم نم‌ىداند؛ بلكه به طور ويژه‌اى ميان عامل روحى و درونى و پیگیری فرایندها در همة 

مراحل، تركيبى برقرار مكىند كه موجب رسيدن به آن اهداف شود )صدر، 1393، ج1، ص349ـ350(.
آیت‌الله خامنه‌ای  تلفیق آرمان و واقعیت در سیاست خارجی جمهوری اسلامی را بر اساس روکیرد آرمان‌گرایی 

واقع بینانه توضیح میدهد: 

تكليفى را كه براى خودمان يا دولت يا مسئولين معين خواهيم كرد، بايستى با توجه به واقعیت‌های 
موجود باشد؛ منتها به طرف آن آرمان؛ تا اين توانایىها روزبه روز بيشتر شود. واقع گرای‌ی به معنایى 
كه در مقابل آرمان گرایی است، مطلوب نيست. ملاك اين است كه ما مىخواهيم به آن آرمان ها 
برسيم؛ منتها در كنار اين، واقع بينى لازم است؛ نبايد دچار توهم شد. گاهى ممكن است انسان 
در تصميم گيرى، در آنچه بايد انجام بگيرد، دچار توهم باشد؛ خب، اين هم غلط است. آرمان ها را 



99چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

بايد در نظر داشت. پله ها را بايد مطابق با واقعیت هایی كه وجود دارد، يكى پس از ديگرى چيد و 
به سمت آن آرمان ها پيش رفت )خامنه ای، 18/ 03/ 1389(. 

با توجه به این بیان، ضمن اصالت قائل شدن برای آرمان ها، پیگیری آنها در بستر واقعیات صورت میگیرد. 
از منظـر بـرخی محققـان، شـاید به سـختی  بتـوان ادعـا کـرد کـه همـة برنامه ریزیهـا، تصمیم گیریها و 
اقدامـات خـرد و کلان در‌ سیاسـت خـارجی جمهوری اسلامی ایران لزوماًً بر اسـاس ملاحظـات آرمانی هدایت 
میشـوند؛ امـا دسـت کم میتـوان با قطعیـت اعتراف کرد که بیشـتر آنها از چنیـن خصلـتی برخوردارند؛ هرچند 
بـرخی در درون دسـتگاه سیاسـت خـارجی ایـران در طول چند دهة گذشـته بر ایـن باور بوده انـد که ملاحظات 
آرمـانی اسلامی محدودیت هـایی را بـرای اقدامـاتی کـه بایـد دنبـال شـود، ایجـاد کـرده اسـت. از منظـر این 
محققـان، ارزش هـای قابـل تشـخیص در حـوزة سیاسـت خـارجی جمهـوری اسلامی تـا حد زیـادی محصول 

.)Ozkan & Chatterjee, 2019( اسلامیسازی زبان سیاست است

نتیجه گیری

سیاست خارجی دولت مدرن و به‌ویژه دولت‌های ایدئولوژکی چالش های متعددی را تجربه کرده است. چالش حقیقت 
به معنای آنچه باید باشد و واقعیت به معنای آنچه هست، از چالش‌های قدیمی و نسبتاًً فراگیر در این حوزه بوده است. 
دولت های مدرن از بدو تأسیس در دورة نظام وستفالیایی همواره با کم و کیف متفاوت با این چالش دست به گریبان 
بوده‌اند. به لحاظ نظری، دیدگاه های متعارضی در باب اهتمام دولت ها به بایدهای اخلاقی یا تمرکز بر واقعیت ها و 
پیگیری صرف منافع عینی ملت مطرح شده است. برخی مکاتب، همچون رئالیسم، درگیر شدن دولت برای پیگیری 
بایدها را مخالف رسالت ذاتی دولت مدرنِِ مبتنی بر حاکمیت مردمی قلمداد م‌یکنند و برخی دیگر از نظریاتِِ مطرح، 
مانند مکتب انتقادی یا پسااستعمارگرایی، تا حدودی فضا را برای دنبال کردن برخی بایدهای مشترک انسانی باز 
میکنند. به لحاظ تاریخی نیز چالش حقیقت و واقعیت، از فراسوی تاریخ در دورة باستان تا عصر مدرن و معاصر، 
همواره یکی از مسائل اساسی دولت ها بوده و در فرایند ظهور قدرت های بزرگ بین‌المللی در قرن های نوزدهم و 
بیستم به صورت آشکار قابل مشاهده است. برخی محققان این چالش را یکی از وجوه همواره حاضر در آیندة سیاست 
خارجی دولت مدرن معرفی میکنند. نظام جمهوری اسلامی ایران به لحاظ درون مایه های بنیادین خود، نظامی 
حق گراست و حقیقت گرایی آن نیز بر پایة مبانی بنیادینی همچون ابتنای اصول و ارزش های سیاست خارجی بر 
حقایق ثابت، و رابطة فلسفی کنش سیاست خارجی و حقایق متعالی بنا شده است و رویهم‌رفته سیاست خارجی 
خود را بر پایة پیوند حقیقت و واقعیت صورت بندی میکند؛ بدین معنا که اصالت را به تحقق آرمان ها و بایدهای 

متعالی در سیاست خارجی م‌یدهد؛ ولی پیگیری بایدها را در بستر هست ها دنبال میکند.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 100

منابع
ادارة کل قوانین و مقررات کشور )1398(. قانون اساسی جمهوری اسلامی ایران. تهران: ادارة کل قوانین و مقررات کشور.

بازرگان، مهدی )1362(. بازيابي ارزش ها. تهران: نهضت آزادی.
بهشتی، سیدمحمد )1378(. حق و باطل از ديدگاه قرآن. تهران: بقعه.

بهشتی، سیدمحمد )1391(. شناخت اسلام. تهران: روزنه.
بهشتی، سیدمحمد )1392(. شناخت از دیدگاه فطرت. تهران: روزنه.
بهشتی، سیدمحمد )1397(. ولایت، رهبری، روحانیت. تهران: روزنه.

جوادی آملی، عبدالله )1379(. تفسیر تسنيم. قم: اسراء.
جوادی آملی، عبدالله )1394(. نسبت دين و دنيا. قم: اسراء.

1ـ200(. تهران: وزارت  حاجي يوسفي، اميرمحمد )1387(. سياست خارجي جمهوري اسلامي ايران در پرتو تحولات منطقه‌ای )1991
امور خارجه.

https://farsi.khamenei.ir/ :خامنه ای، سیدعلی )1370/08/15(. بیانات در جلسة یازدهم تفسیر سورة بقره. به نشانی
.speech-content?id=17174

https://farsi.khamenei. :خامنه‌ای، سیدعلی )1389/03/18(. بيانات در ديدار نمايندگان مجلس شوراى اسلامى. به نشانی
.ir/speech-content?id=9551

انتقادي، پست مدرنیسم، نظرية مجازي در روابط بين‌الملل. ترجمة حسين  ديوتياك، ريچارد و دردريان، جيمز )1384(. نظرية 
سليمي. تهران: گام نو.

راغب اصفهانی، حسین  بن  محمد )1412ق(. مفردات الفاظ القرآن. تحقیق: عدنان صفوان داودی. بیروت: دار  القلم.
سيف زاده، حسين )1369(. نظریه های مختلف در روابط بين‌الملل. تهران: نشر سفير.

صدر، محمدباقر )1393(. اقتصاد ما. ترجمۀ ابوالقاسم حسینی و مهدی برهانی. قم: دار الصدر.
صدرالمتألهین، محمد بن  ابراهيم )1380(. المبدأ و المعاد. تصحیح: سيدجلال الدین آشتياني. قم: دفتر تبليغات اسلامي.

طباطبائي، سیدمحمدحسین )1374(. الميزان فی تفسیر القرآن. ترجمة محمدباقر موسوى همدانى. قم: جامعة مدرسين حوزة 
علمية قم.

عبدخدایی، مجتبی )1398(. دولت مدرن در روابط بین‌الملل. قم: پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی.
مصباح یزدی، محمدتقی )1386(. فلسفة اخلاق. نگارش: احمدحسین شریفی. تهران: شرکت چاپ و نشر بین الملل.

مصباح یزدی، محمدتقی )1390(. جامعه و تاريخ از نگاه قرآن. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.
مصباح یزدی، محمدتقی )1391الف(. نظرية سياسي اسلام. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.

مصباح یزدی، محمدتقی )1391ب(. بزرگ ترین فریضه. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.
مصباح یزدی، محمدتقی )1391ج(. نظرية حقوقي اسلام. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.



101چالش حقیقت و واقعیت در سیاست خارجی دولت مدرن 

مصباح یزدی، محمدتقی )1391د(. پاسخ استاد به جوانان پرسشگر. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.
مصباح یزدی، محمدتقی )1391هـ(. اخلاق در قرآن. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.

مصباح یزدی، محمدتقی )1391و(. حقوق و سیاست در قرآن. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.
مصطفوی، حسن  بن  محمد )1375(. التحقیق فی کلمات القرآن الکریم. تهران: وزارة الثقافة و الإرشاد الإسلامی.

مطهری، مرتضی )1368(. مجموعه‌آثار. تهران: صدرا.
مورگنتا، هانس جي. )1374(. سياست ميان ملت ها. ترجمة حميرا مشيرزاده. تهران: مؤسسة چاپ و انتشارات وزارت امور خارجه

هالستي، كي. جي. )1390(. مباني تحليل سياست بين‌الملل. ترجمة بهرام مستقيمي و مسعود طارم سري. تهران: مؤسسة چاپ 
و انتشارات وزارت امور خارجه.

Damen, Mario (2022). Values on the retreat? The role of values in the EU’s external 
policies. https://www.europarl.europa.eu/thinktank/en/document/EXPO_STU(2022)639318
Horwich, Paul (2010). Truth-Meaning-Reality. New York: Oxtord Universirv Press.
Linklater, Andrew (1998). The Transformation of poitical community. Cambridge: 
Ethical Foundations of the post-Westphalian Era.
Kaplan, Robert D. (2019). The Role of Values in Foreign Policy. In: Values in Foreign 
Policy Investigating Ideals and Interests (Krishnan Srinivasan & James Mayall & 
Sanjay Pulipaka Eds, p. xxi). London: Rowman & Littlefield International Ltd.

Maçã�es, Bruno (2019). Reflections on Values in Western Foreign Policy From the 
Liberal World Order to Antithetical Values. In: Values in Foreign Policy Investigating 
Ideals and Interests (Krishnan Srinivasan & James Mayall & Sanjay Pulipaka Eds., 
p.84). London: Rowman & Littlefield International Ltd.
Mayall, James (2019). Values in European Foreign Policies; Defending the Enlightenment 
in Troubled Times. In: Values in Foreign Policy Investigating Ideals and Interests 
(Krishnan Srinivasan & James Mayall & Sanjay Pulipaka Eds., p.22). London: Rowman 
& Littlefield International Ltd.
Morgenthau, Hans J (1952). Another ‘Great Debate’: The National Interest of the 
United States. American Political Science Review, 46(4), p.961-988.
Ozkan, Mehmet & Chatterjee, Kingshuk (2019). Islamic Values in Foreign Policy 
;Perspectives on ‘Secular’ Turkey and ‘Islamic’ Iran. In: Values in Foreign Policy 
Investigating Ideals and Interests (Krishnan Srinivasan & James Mayall & Sanjay 
Pulipaka Eds., p.121). London: Rowman & Littlefield International Ltd.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 102

Pierson, Christopher (1996). The Modern State. London and New York: Routledge.
Quayson, Ato ( 2000). Post Colonialism. London: Polity Press.
Ramazani, R. K (2008). Iran’s Foreign Policy: Independence, Freedom and the Islamic 
Republic. In: Iranian Foreign Policy: From Khatami to Ahmedinejad (Ehtesami 
Anoushiravan & Mahjoob Zweiri Eds.). Berkshire: Ithaca Press. 
Smith, Karen E. & Light, Margot (2004). Ethics and Foreign Policy. Cambridge: 
Cambridge university press.
Srinivasan, Krishnan & Mayall, James & Pulipaka, Sanjay (2019). Values in Foreign 
Policy Investigating Ideals and Interests. London: Rowman & Littlefield International 
Ltd.
Tuchman, Barbara (1996). The Proud Tower: A Portrait of the World Before the War 
1890–1914. New York: Ballantine Books.
Watson, Adam (1987). Hedley Bull, states systems and International Societies. Review 
of International Studies, 13(2), p.147-153.
Zellen, Barry Scott (2011). The Realist Tradition in International Relations; The 
Foundations of Western Order. oxford: Praeger Security International.


