


Abstract
Securitization as a speech act refers to the process through which an issue 
(security referent) is presented by a competent authority (securitizing 
actor) as an existential threat to the survival and values of a security 
object (audience) and necessitates emergency measures. Although this 
concept is one of the specialized theories in security studies, it seems 
necessary to pursue it due to the lack of analysis from the perspective 
of theoretical coherence. Therefore, the aim of this research is to answer 
the question: Does securitization as a speech act within the Copenhagen 
School framework possess sufficient theoretical coherence to be used as 
a comprehensive analytical framework in security studies? What appears, 
using a descriptive-analytical method and interpretation of the Copenhagen 
School's documentary propositions, is that ambiguity in precisely defining 
the role of the securitizing actor and the audience, conflict among different 
components, and contradiction in some guidelines reduce the practical 
application of this model in analyzing complex security issues. Thus, 
although the Copenhagen School has been successful in presenting an 
innovative framework for analyzing securitization, it requires revision to 
become a comprehensive and effective model.

Keywords: theoretical coherence, securitization, speech act, audience, security 
referent, securitizing actor

Mojtaba Abdkhodaei  / Associate Professor, International Relations, Faculty of Law and Political Science, 
Allameh Tabatabai University                                                                                          � abdcourse@gmail.com

Ghasem Shabanniya Roknabadi / Associate Professor, Political Science Department, Imam Khomeini 
Educational and Research Institute                                                                                   � shabanniya@iki.ac.ir

Rasoul Hakami Shalamzari        /PhD Student of Political Science, Imam Khomeini Educational and 
Research Institute                                                                                                           hakami68@yahoo.com

An Analysis of Crime Prevention with 
a Geographical Approach Based on Critical Criminology 
(Case Study of Chaharmahal and Bakhtiari Province)

Received: 2024/11/26 - Accepted: 2025/01/12

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.6.3

10.22034/siyasi.2025.5001382

2025, Vol. 16, No. 2, 103-123Ma'rifat-e Sīasī



سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص 103ـ123

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.6.3

10.22034/siyasi.2025.5001382

چکيده
امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری به معنای فرایندی است که طی آن، کی موضوع )موضوع امنیت( 
از سوی مرجع صلاحیت دار )مرجع امنیتیسازی( به عنوان تهدیدی وجودی برای بقا و ارزش های 
امنیتی به )مخاطب( معرفي مي شود و مستلزم واکنش‌های فوق‌العاده است. این مفهوم، اگرچه یکی از 
نظریه های تخصصی مطالعات امنیت است؛ ولی به‌علت عدم تحلیل از منظر انسجام نظری، ضروری 
مینماید که آن را پیگیری کنیم. ازاین رو هدف از نگارش این پژوهش پاسخ به این پرسش است که 
آیا امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری در چهارچوب مکتب کپنهاک از انسجام نظری کافی برخوردار 
است تا به عنوان کی چهارچوب تحلیلی جامع در مطالعات امنیتی به کار گرفته شود؟ آنچه با استفاده 
از روش توصیفی ـ تحلیلی و تفسیر گزاره های اسنادی مکتب کپنهاک به نظر میرسد، این است 
که به علت ابهام در تعریف دقیق نقش مرجع امنیتیسازی و مخاطب، تعارض میان ارکان مختلف 
و تناقض در برخی از رهنمودها کاربرد عملی این الگو را در تحلیل مسائل پیچیدة امنیتی کاهش 
میدهد. بنابراین اگرچه مکتب کپنهاک در ارائة کی چهارچوب نوآورانه برای تحلیل امنیتیسازی 

موفق بوده؛ اما برای تبدیل شدن به کی الگوی جامع و کارآمد، نیازمند بازنگری است.

کليدواژه ها: انسجام نظری، امنیتیسازی، کنش گفتاری، مخاطب، موضوع امنیت، مرجع امنیتیسازی.

امنیتی سازی به مثابة کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری

دريافت: 1403/09/06 - پذيرش: 1403/10/23

hakami68@yahoo.com                                              / دانشجوی دکتری علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟�
 shabanniya@iki.ac.ir قاسم شبان نياء رکن آبادی/ دانشيار گروه علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟�
abdcourse@gmail.com مجتبی عبدخدايی / دانشيار روابط بين‌ا‌لملل دانشکدة حقوق و علوم سياسی دانشگاه علامه طباطبائی�

رسول حکمی شلمزاری 



105امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

مقدمه

امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری، یکی از مفاهیم مهم و اثر گذار در روکیرد های عصر جدید به امنیت است. 
این مفهوم با الهام از نظریة کنش های گفتاری آستین و دریدا، در چهارچوب مکتب کپنهاک، برای اولین بار در 
سال 1993 توسط »ویور« در اثری که با عنوان »امنیتیسازی و غیرامنیت‌یسازی« منتشر کرد، وارد مطالعات 
 Wæver,( امنیت شد و راه میانه و جدیدی برای ارتقا و تبدیل موضوعات غیرامنیتی به موضوعات امنیتی بیان کرد‌
v.5 ,1993(. امنیتیسازی به عنوان یکی از سه انگارة اصلی مکتب کپنهاک فرایندی بین ذهنی است که در آن، 
مرجع امنیتیسازی به واسطة بیان تهدید، مخاطبان را متقاعد میسازد که موضوعی خاص نیازمند اقدام فوری و 
خارج از رویّّه های عادی است. مطابق این روکیرد، امنیت نه به عنوان کی وضعیت؛ بلکه به عنوان کی کنش 
گفتاری بین ذهنی میان بازیگران و مخاطبان، به مثابة فرایندی زبانی و اجتماعی است که در آن، مسائل عادی 

از طریق اعلام تهدید وجودی به موضوعات امنیتی تبدیل میشوند. 
این روکیرد به امنیت، مورد توجه اندیشمندان مختلفی از نحله های گوناگون فکری قرار گرفت و برخی با 
استقبال از این الگو، بر اصلاح و تکمیل )برای نمونه، ر.ک: Vuori, 2008( و برخی دیگر مانند تیری بالزاک 
بر بازسازی آن همت گماردند‌ )Balzacq, 2011A; Balzacq, 2011B, v.1(. موضوع امنیتیسازی در ایران نیز 
مورد استقبال امنیت پژوهان قرار گرفته است که میتوان آنها را در دو دستة تحلیلی و تطبیقی دسته بندی کرد. 
مجموع مقالاتی که زارع زاده درباره امنیتیسازی منتشر کرده، نمونه ای از پژوهش های دستة اول است که در 
به  پرداخته است. مقالة »نگاه کپنهاکی  با روکیرد توصیفی و تحلیلی  امنیتیسازی  به تجزیه و تحلیل  آن 
امنیت‌یسازی: مبانی و چالش ها«‌ )۱۳۹۶( و »امنیتیسازی در فضای پساکپنهاکی« )۱۴۰۲( برخی از پژوهش‌هایی 
هستند که توسط ایشان منتشر شده است. کتاب امنیتی شدن و سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران، نوشتة 
قرشی )۱۳۹۳( و مقالة »روند امنیتیسازی فعالیت هسته‌ای جمهوری اسلامی ایران توسط لابی طرف‌دار اسرائیل 
در امرکیا از منظر مکتب کپنهاک« )۱۳۹۵(، نوشتة علوی و دهقانی فیروزآبادی، برخی از مهم ترین تلاش هایی 

هستند که الگوی امنیتیسازی را بر برخی از موضوعات تطبیق کرده اند. 
با وجود چنین آثار ارزشمندی در حوزة امنیتیسازی، نگارنده تاکنون به اثری که به صورت اختصاصی در 
راستای ارزیابی از جهت انسجام نظری تلاش کرده باشد، دست نیافته است. ازاین رو هدف اصلی این پژوهش، 
پاسخ به این پرسش است که آیا امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری در چهارچوب مکتب کپنهاک، از انسجام 
به‌کار گرفته شود؟  امنیتی  به عنوان کی چهارچوب تحلیلی جامع در مطالعات  تا  برخوردار است  نظری کافی 
دستیابی به این هدف نیازمند پاسخ به دو پرسش است: اول اینکه الگوی امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری از 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 106

چه ارکانی برخوردار است؟ دوم اینکه ارتباط رکن ها تا چه اندازه ای از ارتباط منطقی و سازواری برخوردار است؟ 
با این همه، با استفاده از روش توصیفی ـ تحلیلی ابتدا به تعریف امنیتیسازی اشاره خواهد شد و پس از آن، 
الگوی امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری مورد تحلیل قرار خواهد گرفت و در پایان نیز الگوی طرح شده از منظر 
انسجام نظری تحلیل خواهد شد. بدیهی است که »تبیین الگوی امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری در مکتب 
کپنهاک به صورت تفصیلی« پژوهش مستقلی است که در این مجال اندک نمیگنجد؛ ازاین رو تلاش میشود 

به نکاتی اشاره شود که در فهم این تحقیق اثرگذار است. 

1. مفهوم شناسی امنیتیسازی

امنیتیسـازی )Securitization( به عنـوان یـیک از مفاهیـم اسـاسی در مطالعـات امنیـتی، بر روندی متمرکز اسـت 
کـه در آن یـک موضـوع معمـولی به کی مسـئلة فـوری و حیـاتی در حـوزة امنیت تبدیل میشـود. ایـن فرایند که 
توسـط مکتب کپنهاک به نوعی »سیاسیسـازی شـدید« تعریف شده، شـامل معرفی کی موضوع به عنوان تهدیدی 
بـرای بقای جامعه اسـت؛ تهدیدی که مسـتلزم اقدامات اضطـراری و فراتر از رویّّه های معمول حکمرانی اسـت. این 
تحـول مفهومی، بیشـتر پاسـخی بـه محدودیت هـای روکیردهای سـنتی امنیت، ماننـد واقع گرایی اسـت که تمرکز 
خـود را صرفـاًً بر تهدیدات نظامی و دولتی قرار م‌یدادنـد‌ )‌Ayoob, 1983, p.44؛ دهقان‌ی فیروزآباد‌ی، ۱۳۹۵، ص18(. 
بـر همیـن اسـاس، امنیتیسـازی نه تنهـا یـک فرایند زبـانی؛ بلکه یـک فرایند سیـاسی و اجتماعی نیز هسـت. 
در ایـن فراینـد، نهادهـای امنیـتی از طریـق گفتـار و اقنـاع، زمینـه ای فراهم میکنند کـه اقدامات اسـتثنایی و 

حتی استفاده از زور برای مدیریت تهدید، مشروعیت پیدا کند.
ــرد.  ــرار م‌یگی ــتی ق ــات امنی ــط گرا در مطالع ــرا و بس ــری قبض گ ــدگاه فک ــر دو دی ــوم در براب ــن مفه ای
قبض گرایــان امنیــت را صرفــاًً بــه تهدیــدات نظــامی محــدود م‌یداننــد؛ درحالیکــه بســط گرایان بــا تأکیــد بــر 
 .)Buzan et al., 1998, p.19( تهدیــدات اقتصــادی، اجتمــاعی و زیســت محیطی، دامنــة آن را گســترش داده‌انــد‌
مکتــب کپنهــاک بــا ارائــة مفهــوم امنیتیســازی، راه حــل میانــه ای ارائــه کــرده اســت کــه از ایــن دو روکیــرد 
فراتــر میرود. امنیتیســازی بــا معــرفی ســه ســطح از موضوعــات )عــادی، سیــاسی و امنیــتی(، نقــش عوامــل 
امنیــتی و مخاطبــان آنهــا را در ایــن فراینــد برجســته میکنــد. هــدف اصــلی، شناســایی شــرایطی اســت کــه 
ــاتی تبدیــل میشــود و نیازمنــد واکنش هــای فــوری و  ــه یــک مســئلة حی در آن یــک موضــوع معمــولی ب
قاطــع باشــد. بدیــن ترتیــب، امنیتیســازی به عنــوان ابــزاری نظــری، امــکان بــررسی ســازوکارهای اجتمــاعی 
و سیــاسی را فراهــم میکنــد کــه طی آنهــا، موضوعــات بــه چالش هــای امنیــتی تبدیــل میشــوند  )بــوزان 

و دیگران، ۱۳۹۲، ص51(. 



107امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

2. الگوی امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری در مکتب کپنهاک

امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری و چهارچوبی تازه برای تحلیل امنیت در اندیشة ابداع کنندگان این مکتب، 
دارای سه ضلع است که چینش این ضلع های سه گانه در کنار همدیگر آن را به مثابة کی الگو یا نقشة جامع 
امنیتی، »بازیگران  امر  یا   )Referent objects( امنیت«  برای تحلیل صورت‌بندی م‌یکند. »موضوع های 
امنیتیکننده« )Securitizing actors( یا مرجع امنیتیسازی، و »مخاطب« سه ضلع حاکم بر الگوی امنیت‌یسازی 
در مکتب کپنهاک است‌ )Buzan et al., 1998, p.36( که در ادامه به تبیین نقش هرکدام از ضلع های سه گانه 

بر امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری پرداخته خواهد شد. 
1ـ2. ویژگیهای امر امنیتی در مکتب کپنهاک

امـر امنیـتی درحقیقـت همـان موضوع هـای امنیت یـا اموری هسـتند که موجودیتشـان در معـرض تهدید قرار 
دارد؛ بـا ایـن خصوصیت که ادعای مشـروعی هم برای بقـا دارنـد‌ )Buzan et al., 1998, p.36(. به بیانیدیگر، 
موضوع هـای امنیـت، یعـنی مـواردی کـه از جهـت هستیشـناختی، نسـبت به گونه هـای دیگـری از تهدید، در 
اولویـت »بقـا« قـرار میگیرنـد. تحلیـل موضوع هـایی کـه میتواننـد به مثابـة محمولی بـرای امر امنیـتی قرار 
گیرنـد، از منظـر مکتـب کپنهـاک دارای چهـار ویـژگی اسـت کـه ذیل چهـار ویژگی کنـش گفتـاری، ماهیت 

بین ذهنی، تهدید وجودی و واقعیت سازی تهدید  بیان میشود. 

1ـ1ـ2. کنش گفتاری بودن امر امنیتی

کنش گفتاری اولین و اصلیترین بعد هستیشناختی در ارتباط با امر امنیتی است که پس از ویتگنشتاین مورد 
با پوزيتيويسم منطق‌ی )صفوی، ۱۳۹۲،  توجه آستین قرار گرفت‌ )استیو، ۱۳۸۴، ص166(. آستین در مخالفت 
ص155( گزاره ها را به دو دستة ارزشی و توصیفی تقسیم و سپس گزاره های توصیفی را در دو دستة تحلیلی و 
تألیفی تبیین کرد. آستین در نگاه اول، اگرچه تلاش کرد که با نقد مبانی اثبات گرایان، اظهارات افراد را در دو 
دستة اخباری و انشایی طبقه بندی کند؛ اما پس از مدتی به این نتیجه رسید که معیارهایی را که برای تفاوت 
اظهارات انشایی و اخباری بیان کرده، در هر دو مورد صادق است و اعلام کرد که »تمام اظهارات زبانی از سنخ 
اظهارات انشایی و از مقولة فعل اند«‌ )عبداللهی، ۲۰۰۵، ص96(. عدم صدق و کذب پذیری، عدم توصیف واقعیت 

و همچنین کاربرد خاص فعل از اظهارات انشایی، مهم ترین تفاوت هایی است که بیان کرده است. 
پس از این، آستین با تمایز نهادن میان سه سطح مختلف، نظریة جدیدی را ابداع کرد و افعالی را که انسان 
هنگام سخن گفتن انجام میدهد، در سه سطح »فعل تلفظی«، »فعل مضمون در سخن« و »فعل ناشی از 
سخن« تحلیل کرد. برای نمونه، اگر گوینده به مخاطب بگوید: »پنجره را ببند«، اول واژه های معناداری را تلفظ 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 108

کرده است که این همان »فعل تلفظی« است؛ دوم این جمله دربردارندة بار محتوایی »امر« است؛ به گونه ایکه 
خود صدور جمله به معنای کنش گفتاری است که این را »فعل مضمون به سخن« نام گذاری کرده است؛ و سوم 
اینکه اگر جملة صادرشده از گوینده مخاطب را وادار به بستن پنجره کند، فعل سومی نیز انجام داده است که 

این را »فعل ناشی از سخن« تعریف کرده است. 
توجه به این نکته ضرورت دارد که فعل ناشی از سخن، محور تحلیل در نظریة افعال گفتاری نیست؛ بلکه »فعل 
مضمون در سخن« محور تحلیل است )سرل، ۱۳۸۷، ص‬33؛  قائم‌ینیا، ۱۳۹۹، ص37( که وی آنها را ذیل پنج نوع 
حکمی، کرداری، التزامی، رفتاری و توضیحی تقسیم کرده است. فعل مضمون در سخن به‌تعبیر ویور، همان »کنش 
گفتاری ناب« است و بر خلاف »افعال ناشی از سخن« که با تأثیر بر مخاطب پیوند دارد، فعل مضمون در سخن 
با تاثیرات بر مخاطب ارتباط ندارد‌ )Wæver, n. d., p.42(. تطبیق این امر بر امنیت‌یسازی بدین گونه است که وقتی 
مرجع امنیتیسازی اعلان میکند که »فلان چیز تهدید وجودی است«، مشروط بر همسازی با شرایط ایدئال، امنیت 
به صورت دفعی در خارج وجود پیدا میکند. به این ترتیب، جان کلام نظریة کنش گفتاری این است که رسالت زبان 
تنها ارائة گزارش از واقعیت نیست؛ بلکه با گفتن کلمات کاری انجام میشود. ازاین‌رو زمانی که مرجع امنیتیسازی ب 
استفاده از ادبیات مناسب بر پایة کی منطقی اعلان تهدید وجودی میکند، در تلاش برای بازنمایی یا حکایتگری از 
 )Huysmans, 2011, p.372; Williams, 2003, p.513( واقعیت نیست؛ بلکه با این اظهار، امنیت را »ایجاد« م‌یکند‌

بدین ترتیب، اولًاً امنیت کی امر دفعی است؛ دوم اینکه ایجادی است و ارتباطی با واقع ندارد.

2ـ1ـ2. ماهیت بین الاذهانی امر امنیتی

امر امنیتی از منظر وجود شناسی بر پایة نظریة مکتب کپنهاک، از دو جهت مورد تحلیل قرار م‌یگیرد: جهت اول، 
اذعان و تأکید بر ماهیت وجودی این پدیده است. پذیرش این امر، درحقیقت قرار گرفتن در زمرة واقع‌گرایی 
هستیشناختی در مقابل ایدئالیسم افراطی است که هرگونه وجود خارجی را انکار میکند ‌)بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، 
ص51(. پس از اذعان به امر وجودی بودن امنیتیسازی، نوع وجود آن از جهت حقیقی و اعتباری مورد بررسی قرار 
م‌یگیرد. مراد از وجود حقیقی، انواعی از وجود است که اراده و اختیار انسان در آنها نقشی ندارد. در مقابل، وجود 
اعتباری وجودی است که اراده و اختیار انسان در آن دخالت دارد‌ )جوادی آملی، ۱۳۸۹، ج5، ص214(. با این تعریف، 
امر امنیتی چون وابسته به انسان است و اراده و اختیار انسان در آن دخالت دارد، از سنخ دوم شمرده میشود. این 
بیان، پیروی از هستیشناسی سازه‌انگارانه است که ازکیسو واقعیت جهان خارج را انکار نمیکند و ازسو‌یدیگر آن 
را مستقل از انسان نیز نم‌یداند‌ )دهقانی فیروزآبادی، ۱۳۹۳، ص33(. ازاین‌رو موضوع امنیت در جهان خارج را وابسته 

به انسان و به صورت اساسی کی امر »بیناذهنی« تلقی کرده‌اند‌ )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص61(. 



109امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

وجود بین ذهنی در مکتب کپنهاک مرهون تلاش های جان سرل در فلسفه و زبان شناسی و اندیشه های ونت 
در نظریة اجتماعی سیاست بین الملل است. وجود بین ذهنی، درحقیقت همان »واقعیت نهادی« است که سهم 
زیادی در اندیشه های سرل دارد. مهم ترین وجه تشخص واقعیت نهادی قوام آن به اعتبار جمعی انسان هاست‌ 
)سرل، ۱۳۸۷، ص72 و 164(. امتداد این الگو از هست‌یشناسی به مطالعات اجتماعی بدین معناست که واقعیت‌های 
اجتماعی تنها زمانی جنبة واقعیت به خود میگیرند که مورد پذیرش اعضای جامعه در نظام داخلی و خارجی قرار 
گیرند. برای نمونه، در موضوع واحدی به نام »اعطای کمک نظامی به دولت‌های ضعیف تر«، به دلیل زمینه های 
متفاوت بیناذهنی، در کی نظام به معنای »مداخله« و در نظام دیگری به معنای »کمک« است‌ )ونت، ۱۳۹۲، 
ص258(. تفاوت در مشروعیت یا عدم مشروعیت اعطای سلاح، وابسته به فهم مشترک اعضای جامعه است و 
در نظام بین الملل معاصر، این اجتماع دولت هاست که معنای »مداخله« را مشخص میکند. ازاین رو امر امنیتی 

یا اینکه چه چیزی امنیت است، به اعتبار دولت و پذیرش جامعه بستگی دارد. 
»امنیتی بودن یا نبودن کی مسئله چیزی نیست که افراد به تنهایی دربارة آن تصمیم بگیرند. امنیتی کردن 
مسائل، فرایندی بین‌ذهنی است و در اجتماع صورت م‌یگیرد...؛ بلکه کیفیتی اجتماعی و بخشی از قلمرو بیناذهنی 

است که حاصل استدلال و تعامل اجتماعی است«  )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص62ـ63(. 

3ـ1ـ2. تهدید وجودی بودن امر امنیتی

ویژگی سوم هستیشناختی امر امنیتی، که در کانون مرکزی این نظریه قرار دارد، تهدید وجودی است. مکتب 
کپنهاک با برجسته سازی تهدید وجودی، فصل نوینی در مطالعات راهبردی را آغاز کردند. مفهوم تهدید وجودی، از 
آن جهت که گونه های دیگر تهدید را کنار مینهد، سبب قبض شده و از آن جهت که موضوع امنیت یا امر امنیتی 
را از نظامی به گونه های دیگر تهدید وجودی ارتقا م‌یدهد، سبب بسط مفهوم امنیت شده است. در ادامة این بیان، 
موضوع امنیت، منحصر در »تهدید وجودی« است. تمرکز بر تهدید وجودی به عنوان »ذات« امنیت، پژواک و امتداد 
.)Williams, 2003, p.515( سیاست در دیدگاه اشمیت است که همراه با دو ویژگی »استثنا« و »خصومت« است‌

تهدیـد وجـودی، به علـت نبـود معیـاری همـگانی، در خصوص بخش هـای امنیـتی متفاوت اسـت و این گونه 
نیسـت کـه دربـارة همـة بخش ها کیسـان باشـد. ازایـن‌رو تهدیـد وجودی را فقـط میتـوان در ارتباط بـا طبیعت 
خـاص امـر امنیـتی درک کـرد‌ )Buzan et al., 1998, p.21(. بـا ایـن سـخن، بـا توجـه بـه تقسیـم بخش ها به 
»نظـامی«، »محیـط زیسـت«، »اقتصـادی«، »اجتمـاعی« و »سیـاسی«، تهدید وجـودی در هرکـدام از بخش ها 
متفـاوت اسـت. تهدیـد وجودی در بخش نظـامی، »کیپارچـگی دولـت«‌ )Buzan et al., 1998, p.70(، در بخش 
محیـط زیسـت، »اخـتلال در محیط زیسـت«‌ )Buzan et al., 1998, p.75(، در بخش اقتصـادی، »دولت و نظام 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 110

اقتصـادی بین‌الملـلی لیبـرال«‌ )Buzan et al., 1998, p.103( و در بخـش سیاسی هرگونه تهدیدی اسـت که در 
ارتباط با »مشروعیت« و »شناسایی« باشد. 

4ـ1ـ2. واقعیت سازی امر امنیتی

ویژگی چهارم امر امنیتی، »عدم ضرورت« )actual( است. این واژه در ادبیات تأسیس کنندگان این مکتب، بین 
دو معنای »فعلیت« و »حقیقت« مضطرب است. actual به معنای »فعلیت« در مقابل »قوه« بدین معناست که 
موضوع های امنیت به دو دستة موضوع هایی که هم اکنون به آستانة امنیتی رسیده اند یا از آن عبور کرده اند و 
موضوع هایی که استعداد رسیدن به این سطح را دارند، تقسیم میشوند. باور مکتب کپنهاک این است که هر دو 
دسته از موضوع هایی که بیان شدند، میتوانند به مثابة امر امنیتی قلمداد شوند. برای نمونه، قید »امکان« در 

عبارت زیر به تهدیدهای بالقوه اشاره دارد: 

با تهدید کردن این اندیشه ها میتوان ثبات نظم سیاسی را در معرض تهدید قرار داد. این گونه 
تهدید ها ممکن است متوجه ساختار موجود حکومت )با زیر سوال بردن ایدئولوژی مشروعیت‌بخش 
آن(، یکپارچگی سرزمین دولت )با تشویق جدایی گزیدن از هویت دولتی( یا موجودیت خود دولت 

)با تردید کردن در حق دولت برای خودمختاری( باشند  )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص238(. 

actual به معنای »حقیقت«، دربردارندة این معناست که ضرورتی ندارد تهدید از منظر هستیشناختی »حقیقی« 
یا »راستین« باشد. مطابق این تفسیر، موضوع امنیت به صورت ضروری حاکی از امر واقعی یا تهدید راستین 
نیست و همین اندازه که تهدید به صورت تهدید وجودی جلوه گر شود، کفایت میکند. به تعبیر ونت، »لازم نیست 
که این باورها حقیقی باشند؛ کافی است اعتقاد به حقیقی بودن آنها وجود داشته باشد«‌ )ونت، ۱۳۹۲، ص233(؛ 
زیرا با ارائة امنیت توسط بازیگر، پدیده یا موضوع به صورت امنیتی نمایان میشود‌ )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، 
ص52(. این تبیین، درحقیقت تفسیر ماهیت خودارجاعی از امنیت است‌ )Wæver, 1995, p.7(. خاستگاه اصلی 
این نگاه به مسئلة امنیتی، نظریة آستین در زبان شناسی است. به باور آستین، دوقطبیسازی جمله ها به صورت 
اخباری و انشایی طبقه بندی صحیحی نیست؛ زیرا برخی از جمله ها در تلاش برای توصیف واقعیت نیستند؛ بلکه 
نفس اظهار و بیان، به مثابة عمل است‌ )سرل و عبدالهی، ۱۳۸۵، ص30(. برای نمونه، وقتی پلیس میگوید: »من 
شما را دستگیر میکنم«، شما دستگیر میشوید و اینجا گوینده در مقام بیان حقیقت نیست؛ بلکه با این جمله، 
حقیقتی را ایجاد میکند‌ )ساجدی، ۱۳۸۱، ص123(. بنابراین پیوند برچسب امنیت با کی مسئله، خودبه خود آن 

مسئله را به صورت امنیتی جلوه مینماید؛ هرچند که آن تهدید کی تهدید واقعی یا راستین نباشد. 
»امنیت کی نشانه یا دال نیست که رجوع به کی چیز واقعی بکند. بیان یا گفتن واژة امنیت، »خود« کی کنش 
یا عمل است. با گفتن آن، عملی انجام میشود« )همچون در شرط‌بندی کردن و قول دادن( ‌)ویور، ۱۳۸۳، ص176(.



111امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

2ـ2. مرجع امنیتیسازی در مکتب کپنهاک

دومین رکن الگوی امنیتیسازی در مکتب کپنهاک، که ماهیت اصلی آن »گفتار ـ کنش« است، فرد، گروه یا 
نهادی است که با اعلان کلمة »امنیت«، به ارتقای تهدید از سطحی پایین تر به سطحی بالاتر هستی میبخشد. 
آنچه در این پیشگفتار ضرورت دارد، این است که »مرجع امنیتیسازی« با »مرجع امنیت« متفاوت است. مرجع 
امنیتیسازی، درحقیقت همان بازیگری است که با اعلان »امنیت«، خواستار برخوردی فوری و اضطراری با 
پدیده است؛ درحالیکه مرجع امنیت عهده دار تبیین امنیت برای چه کسی و چه چیزی است. با این بیان، آنچه 
تبیین سه مسئلة »ساختار مطلوب  برخوردار است،  بیشتری  اهمیت  از  امنیتیسازی  ادامه در زمینة مرجع  در 

امنیتیسازی«، »شرایط مرجع امنیتیسازی« و »تکالیف آن« است که در ادامه بیان میشود. 

1ـ2ـ2. مرجع قانونی امنیتیسازی

مرجع امنیتیسازی بازیگرانی هستند که به تعبیر مکتب کپنهاک، »با اعلامِِ در معرض تهدید بودن موجودیت 
این مکتب، مرجع  اندیشمندان  از منظر   .)Buzan et al., 1998, p.36( امنیتی میکنند‌  را«  چیزی، مسائل 
امنیتیسازی به شخصیت های حقوقی، رسمی و مجازی اختصاص دارد که در قالب حاکمیت، به مثابة تنها مرجع 
رسمی و »محق« برای اعلان تهدید و تصمیم گیری دربارة امنیت، نمایان میشود. ویور با بهره گیری از منطق 
هابزی مبنی بر قرارداد اجتماعی، ادعای حق ویژه برای نام گذاری کی مسئلة امنیتی را »همیشه« توسط دولت 
و نخبگان دولتی مجاز میشمارد و بیان میکند تنها آنان این حق را دارند که همیشه تلاش کنند از ابزارهای 

.)Wæver, 1995, p.6(  امنیتیسازی برای کنترل کی موضوع استفاده کنند

و چون غایت تأسیس ]لویاتان، حاکم[ صلح و امنیت عموم مردم است و هر کس که نسبت به غایت 
ذی حق باشد، نسبت به وسیله ]نیل بدان[ نیز ذی حق است. پس هر کسی یا انجمنی که حق حاکمیت 
داشته باشد، واجد حق داوری در خصوص وسایل نیل به صلح و تأمین امنیت و نیز در خصوص موانع 
و عوامل اخلال در آن است و حق دارد هر عملی را که خود لازم م‌یداند، پیشاپیش به منظور حفظ 
صلح و امنیت از طریق جلوگیری از تفرقة داخلی و خصومت خارجی و هم وقتی صلح و امنیت از دست 

رفته باشد، به منظور اعادة آن انجام دهد‌ )Wæver, 1995, p.6؛ هابز، 1380، ص196(. 

این دیدگاه، ازسو‌یدیگر نیز امتداد نظریة کارل اشمیت، فیلسوف و حقوق‌دان آلمانی، دربارة »استثنا« و شرایط اضطراری 
است، که برخی از آن با عنوان »نظریة تصمیم‌گیری حاکمیت« یاد کرده‌اند‌ )Williams, 2003, p.516(. »نظریة 
تصمیم‌گیری حاکمیت« توسعة کیجانبه گرایی دولت از امر سیاسی به امر امنیتی است؛ زیرا رسالت تأمین امنیت از جهت 
 .)Buzan et al., 1998, p.37( تاریخی تا کنون بر عهدة دولت بوده و نیز از ساختار متناسبی برای این امر برخوردار است‌
به تعبیر برخی از پژوهشگران، قوة مجریه به علت کارایی و بهره مندی از قدرت ذاتی در مورد وضعیت اضطراری و 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 112

اقدام متناسب تصمیم‌گیری میکند‌ )Dyzenhaus, 2010, p.45(. وضعیت اضطراری یا استثنایی بیانگر تغیرات 
 .)Floyd, 2016, p.680( اساسی نیست؛ بلکه به معنای اعطای اختیارات جدید هم هست‌

 .)Buzan et al., 1998, p.33( مرجع امنیتیسازی تنها زمانی مشروعیت مییابد که از اقتدار و اهلیت لازم برخوردار باشد‌
اهلیت به معنای مقبولیت اجتماعی و موقعیت مشروع است که امکان پذیرش عمومی را فراهم میآورد. این 
ویژگی برگرفته از نظریة کنش گفتاری آستین و بوردیو است که بر موقعیت گوینده برای اثرگذاری بر مخاطب 
تأکید دارد‌ )Austin, 1975, p.34(. ازسویدیگر، اقتدار نه تنها به معنای توان اعمال قدرت است، بلکه باید در 
رضایت عمومی ریشه داشته باشد. مرجع امنیتیسازی باید از توان اقناع و جلب اعتماد مخاطبان برخوردار باشد 
تا بتواند تهدید وجودی را درک و اعلام کند و امنیتیسازی را به فرایندی مشروع مبدل سازد‌ )بوزان و دیگران، 
۱۳۹۲، ص65(. با وجود این، تنها افراد صلاحیت‌دار برای استعمال لفظ امنیت، افرادی هستند که افزون بر اهلیت 
اختیارات سیاسی است‌  از نحوة »اعطای«  تابعی  اقتدار سیاسی هم  و  باشند  برخوردار  اقتدار  از  یا مشروعیت، 
به رابطة میان گوینده و مخاطب جهت پذیرش تهدید  به بیانیدیگر، »موقعیتمندی«   .)Floyd, 2021, p.91(
وجود‌ی )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص65( اشاره دارد که امروزه با دموکراسی به مثابة کی ارزش، از پیوند عمیقی 
دارند که »تنها، دولت‌های دموکراتکی  باور  نکته  این  بر  از پژوهشگران  برخی  به گونه‌ایکه  برخوردار است؛ 
مشروعیت دارند«‌ )Floyd, 2021, p.91(. ازاین رو ملاک اهلیت برای اظهار امنیت، »موقعیتمندی«، و معیار 

موقعیتمندی عمل در چهارچوب دموکراسی است. 
در این راستا، مرجع امنیتیسازی باید از دستور زبان امنیت پیروی کند و تهدید وجودی را به گونه ای اعلام 
نماید که افزون بر پذیرش مخاطب‌ )Floyd, 2021, p.84; Wæver, 2003, p.11( سبب ایجاد بسیج عمومی 
هم بشود.  )Wæver, 1995, p.6؛  بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص52(. این فرایند شامل استفاده از واژگان و ادبیاتی 
است که طبیعت تهدید و ضرورت مقابله با آن را به خوبی نمایان کند‌ )Buzan et al., 1998, p.33(. همچنین 
اقناع سازی عمومی یکی دیگر از وظایف این مرجع است که از طریق تعامل، استدلال و جلب اعتماد مخاطب 
انجام میشود. امنیتیسازی بدون پذیرش مخاطب ممکن نیست و تعامل بیناذهنی به‌عنوان کی سازوکار کلیدی 
امنیتیسازی را در چهارچوب  امنیتیسازی جلوگیری میکند و فرایند  از کیجانبه گرایی و سوءاستفادة مرجع 

دموکراتکی نگه میدارد  )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص57(.

2ـ2ـ2. ساختار مطلوب امنیتیسازی

تبیین ساختار مطلوب امنیتیسازی در مکتب کپنهاک، نیازمند تبیین نظام تصمیم گیری پیرامون امر امنیتی است. 
به صورت کلی دو نظریة فردگرایی روش شناختی و جمع گرایی روش شناختی وجود دارد که مکتب کپنهاک بر 



113امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

اساس جمع گرایی روش‌شناختی پیرامون مسئلة امنیتی تصمیم‌گیری میکند‌ )Buzan et al., 1998, p.20(. جمع‌گرایی 
روش شناختی، درحقیقت همان شناسایی افراد به عنوان کی شخصیت حقوقی در قالب واقعیت‌های اجتماعی به‌مثابة 
کی کل است. جمع گرایی برخلاف فردگرایی که در آن پیوندهای میان افراد سست است، به‌قدری از قوت و انسجام 
برخوردار است که سبب ایجاد کی واقعیت اجتماعی مانند دولت میشود‌ )Hofstede, 1991, p.260-261(. با این 
توضیح، تصمیم گیری دربارة امر امنیتی، بر پایة کی منطق سازمانی در کی فرایند »بین الاذهانی« از طریق 
مذاکرة سیاسی دربارة پذیرش احتمالی استدلال های ارائه شده صورت بندی میشود و توسط ادراکات فردی تعیین 
افراد دارای نقش های مهمی باشند، از طرف  با این بیان، در مواردی که   .)Wæver, 2003, p.12( نمیشود‌
خودشان تهدید وجودی را اعلان نمیکنند؛ بلکه به نمایندگی از کی جمع آن را اعلام میکنند که در این صورت، 
به  بتوانند دست  به‌صورت خودسرانه  افراد  نیست که  این گونه  دارد و  مفهوم »سخنگو« کاربرد مناسب تری 

.)Buzan et al., 1998, p.36(  امنیتیسازی برخی از امور بزنند

امنیتی بودن یا نبودن یک مسئله چیزی نیست که افراد به تنهایی دربارة آن تصمیم بگیرند. امنیتی 
کردن مسائل، فرایندی بیناذهنی است و در اجتماع صورت میگیرد... . این ویژگی، کیفیتی نیست 
که به طور ذهنی و در اذهانی جدا از هم حاصل شود؛ بلکه کیفیتی اجتماعی و بخشی از قلمرو بیناذهنی 

است که حاصل استدلال و تعامل اجتماعی است. )بوزان و دیگران، 1392، ص62ـ63(.

3ـ2. مخاطب امنیتیسازی در مکتب کپنهاک

علت تأکید مکتب کپنهاک بر مخاطب در امنیتیسازی، تناظر با نظریة آستین در ارتباط با گوینده و شنونده در 
کتاب چگونه کارها را با کلمات انجام م‌یدهیم است. آستین در این اثر با بهره وری از تمثیل زوجیت و ملیکت، 
نقش مخاطب را به مثابة »جزء« ترسیم میکند؛ یعنی برای تحقق یا انجام زوجیت در خارج، افزون بر روال 
مشروع، نیازمند قصد، زوج و پذیرش زوجه است. ازاین رو، اگر عروس این را نپذیرد، به صورت اساسی زوجیت 
تحقق پیدا نکرده است. امتداد این نظریه توسط مکتب کپنهاک در ساحت امنیت، چنین است: همان گونه که 
پذیرش عروس سبب تحقق زوجیت میشود و یکی از ارکان فعلیتیابی »زوجیت« است، پذیرش مخاطب هم 
سبب تحقق امنیتیسازی میشود و اگر مخاطب تهدید وجودی را نپذیرد، امنیت‌یسازی انجام نشده است. ازاین‌رو، 
اگر هیچ نشانه ای بر پذیرش در دسترس نباشد، تنها میتوان قائل به انجام حرکتی برای امنیتی کردن شد، نه 

اینکه امری به راستی امنیتی شده باشد )بوزان و دیگران، 1392، ص53(.
با تناظر این مطلب، مخاطب در الگوی امنیت‌یسازی مکتب کپنهاک از دو جهت دارای دو نقش حیاتی است: اولین 
نقش حیاتی مخاطب در الگوی امنیت‌یسازی مکتب کپنهاک، پذیرش تهدید وجودی و شناسایی آن است که از سوی 
بازیگر اعلام شده به مثابة »عرف عام« است. نقش پذیرش تهدید وجودی، درحقیقت مانند نقش روح در بدن است و 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 114

همان گونه که بدن بدون روح مرده به شمار م‌یرود، امنیتیسازی بدون پذیرش مردم هم سبب عدم »پدیدار« شدن یا 
عدم »نمود« تهدید میشود؛ زیرا امنیتیسازی کی فرایند »بین‌الاذهانی« است که ساخت و پردازش آن در جامعه 

صورت م‌یگیرد. از این جهت، مخاطبان در خصوص تهدید به مثابة فاعل هست‌یبخش عمل میکنند. 

تنها در دل جامعه و با مشارکت »خودمان« در کنش سیاسی است که میتوانیم به امنیتی شدن یا 
نشدن موضوعی کمک کنیم و این کاملًاً متفاوت با »واقعیت داشتن« تهدید به عنوان یک معضل امنیتی 

است... . امنیتی بودن، نهایتاًً امری اجتماعی و نه فنی است )بوزان و دیگران، 1392، ص76(.

دومین نقش حیاتی مخاطب در امنیتیسازی پس از پذیرش تهدید وجودی اظهارشده، تبعیت و پیروی از سیاست‌های 
اعلامی و درک شرایط اضطراری است. به‌بیان‌یدیگر، مخاطب دارای دو رسالت است: اول اینکه تهدید وجودی را 
شناسایی کند؛ سپس از اقدام های اضطراری پیروی نماید؛ زیرا در غیر این صورت، »هنگامی که کی موضوع 
به صورت بلاغی پذیرفته شد، باید بر توسعة سیاست تأثیر بگذارد تا در عمل مؤثر باشد. در غیر این صورت، فعالیت‌ها 

.)Jackson, 2006, p.621( ‌»فقط به صورت لفاظی و بدون هیچ نتیجة عملی امنیتی شده‌اند

3. ارزیابی الگوی امنیتیسازی مکتب کپنها ک از جهت انسجام نظری

ارزیابی الگوی امنیتیسازی در مکتب کپنهاک از جهت انسجام نظری، تلاشی برای کشف و نمایش ناسازگاری 
نظری در الگوی طرح شده است. اندیشمندان مکتب کپنهاک با توسعة مفهوم امنیت و گذار از امنیت نظامی به 
امنیت شدند.  امنیت و توسعة آن به بخش های دیگر، سبب تحولی شگرف در مطالعات  از  معنای وسیع تری 
اندیشمندان این مکتب با ترسیم ضلع تهدید، مرجع امنیتیسازی و مخاطب، نه تنها الگوی جدیدی را بنا نهادند، 
بلکه این الگو را به مثابة چهارچوبی تازه برای تحلیل امنیت در سراسر جهان عرضه کردند. توجه، مطالعة دقیق 
و تحلیل محتوای آثار اندیشمندان مکتب کپنهاک، به خصوص مهم ترین اثر این جریان، یعنی »چهارچوبی تازه 
برای تحلیل امنیت« در زمینة الگوی امنیتیسازی، بیانگر وجود ابهام، اجمال و عدم تعیین دقیق نقش‌ها و وظایف 

نسبت به هرکدام از ضلع های سه گانة الگوی امنیتیسازی است. 
1ـ3. ارزیابی امر امنیتی از جهت انسجام نظری

ضلع اول الگوی امنیتیسازی در مکتب کپنهاک یا همان تهدید، از دو جهت هستیشناختی و معرفت شناختی با 
نارسایی روبه روست. مهم ترین ویژگیهای هستیشناختیِِ تهدید در این اندیشه، در سه محور کنش گفتاری، 

ماهیت بین الاذهانی تهدید و تهدید وجودی است که در هر سه مورد با نارسایی مواجه است. 
اولین نارسایی، در بعد هستیشناختی آن است که مکتب کپنهاک میزان انطباق، تعهد و بهره وری از کنش 
گفتاری آستین و دریدا را مشخص نکرده است. به بیانیدیگر، نظریة امنیتیسازی را نمیتوان امتداد موفق نظریة 



115امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

کنش گفتاری آستین و دریدا تعریف کرد؛ زیرا برخی از ویژگیهایی که آستین برای کنش گفتاری ضروری 
میپندارد، به صورت عمدی یا سهوی مورد توجه اندیشمندان مکتب کپنهاک قرار نگرفته است. برای نمونه، بر 
اساس منطق حاکم بر نسبت میان لفظ و معنا و گوینده و شنونده، گوینده باید معنای مورد نظر را قصد کند و 
به قصد عامل کرده‌  الگوی آستین توجهی  بر اساس  نه  بااین حال مکتب کپنهاک،  باشد.  در مراد خود جدی 
 .)Floyd, 2010, p.15( و نه بر اساس الگوی دریدا بر متن یا خودِِ تهدید تمرکز نموده است‌ )Austin, 1975, p.11-14(
افزون براین، میان دو رکن هستیشناسانة تهدید، یعنی کنش گفتاری و ماهیت بین الاذهانی آن تناقض وجود 
دارد‌ )زارع زاده، ۱۳۹۶، ص113(؛ زیرا ازکیسو کنش گفتاری مرجع امنیتیسازی عامل اصلی هستیبخش تهدید 
شناخته میشود؛ بدین معنا که مرجع امنیتیسازی تنها با بیان تهدید در قالب گفتار، وجود آن را محقق میسازد 
و این فرایند را به کنش زبانی خود وابسته میکند‌ )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص62(؛ و ازسویدیگر، طبق منطق 
»جمع باوری روش شناختی«، تحقق هستیشناسانة تهدید تنها به کنش زبانی مرجع امنیت‌یسازی محدود نم‌یشود؛ 
بلکه به تعامل و پذیرش مخاطب نیز وابسته است. در این روکیرد، مخاطب نه تنها باید محتوای امنیتیسازی را 
درک کند، بلکه باید استدلال و گفتمان مرجع امنیتیسازی را بپذیرد و به آن واکنش نشان دهد تا تهدید به‌عنوان 
واقعیت بین‌الاذهانی محقق شود‌ )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص76(. این تناقض نشان‌دهندة پیچیدگی رابطة میان 

ساختار زبانی و تعاملات اجتماعی در فرایند امنیتیسازی است. 
دومین نارسایی و ابهام در هستیشناسی تهدید، دربارة ماهیت بین الاذهانی تهدید است. به باور اندیشمندان 
اعتباری جمعی  به  قوام آن  اینکه  اول  دارای چند ویژگی است:  بین ذهنی  امر  به مثابة کی  کپنهاک، تهدید 
انسان هاست‌ )سرل، ۱۳۸۷، ص72 و 164(؛ دوم اینکه افراد به تنهایی دربارة آن تصمیم گیری نمیکنند؛ و سوم 
اینکه محصول استدلال و تعامل اجتماعی است‌ )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص62ـ63(. با این ویژگیهایی که 
بیان شد، مکتب کپنهاک توضیح دقیقی از سه جهت »کمیت«، »کیفیت« و نوع »مخاطب«، از این جهت که 
جمع انسان ها شهروندان داخل یا خارج از کشورند، ارائه نمیدهد. ازسویدیگر، اندیشمندان این نظریه با اختلاط 
میان معنای امنیت یا تهدید و مصداق آن، گرفتار یگانه انگاری معنا و مصداق شده اند؛ درحالیکه میان این دو 
تفاوت وجود دارد؛ زیرا برای توسعه و تعین معنا توسط لفظ، استعمال آن توسط دیگران ضرورت دارد؛ ولی تعیین 
مصداق برای معنا نیازمند پذیرش سایر افراد جامعه نیست؛ ازاین رو افراد، اگرچه به تنهایی دربارة معنای امنیت 
تصمیم نمیگیرند، اما ممکن است دربارة مصداق آن به صورت فردی یا گروهی تصمیم گرفته شود و حتی در 
خوشبینانه ترین حالت آن نیز در نظام سیاسی مطلوب این دسته از نظریه پردازان، یعنی نظام دموکراتکی، افراد 
خاصی به نیابت یا وکالت از طرف شهروندان، دربارة مصداق امنیت یا تهدید وجودی تصمیم میگیرند. درنهایت 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 116

مکتب کپنهاک، نه تنها دربارة استدلال و تعامل اجتماعی توضیح روشنی ندارد، بلکه در تطبیق و توضیح بخش‌های 
پنج گانه هم توجهی به این امر نکرده است. با این بیان، به علت نارسایی، ابهام و اجمال دربارة ماهیت بین‌الاذهانی 

تهدید، الگوی امنیتیسازی در مکتب کپنهاک از انسجام نظری کافی برخوردار نیست. 
سومین اشکالی که از جهت انسجام نظری میتوان بر ضلع اول، یعنی هستیشناسی تهدید بیان کرد، این است 
که مکتب کپنهاک، با آنکه بخش زیادی از توان و تمرکز خود را بر تهدید وجودی قرار داده، تبیین جامع و دقیقی 
از آن ارائه نکرده است و تنها با تبیین اینکه طبیعت تهدید وجودی متغیر وابسته به نوع تهدید است‌ )بوزان و دیگران، 
۱۳۹۲، ص48( و سپس ترسیم امنیت در پنج نوع نظامی، اقتصادی، سیاسی، جامعه‌گانی و محیط زیستی، به توضیح 
طبیعت تهدید وجودی در هرکدام از بخش ها بسنده کرده است. آنچه سبب اخلال در انسجام نظری میشود، این 
است که در سه نوع اول، یعنی تهدید نظامی، سیاسی و اقتصادی، دولت به معنای حاکمیت موضوع تهدید است؛ 
حتی در نوع چهارم هم در برخی از موارد، دولت با ادعای اتحاد با ملت، خود را جزئی از »همبود« به شمار میآورد‌ 
)بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص198( و امنیت جامعه را به مثابة امنیت دولت برداشت میکند. با این بیان، اگرچه تهدید 
وجودی انواع یا ابعاد مختلفی دارد، اما این ادعا که طبیعت آنها با کیدیگر متفاوت است )بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، 
ص48( صحیح نیست؛ زیرا در بسیاری از موارد، تهدیدها به طبیعت مشترکی به نام دولت به معنای عام بازگشت 
دارند. افزون براین، مکتب کپنهاک سنجه های مشخصی را برای تشخیص، ارزیابی و اولویت سنجی تهدید وجودی 
در صورت تهدیدهای وجودی مختلف ارائه نداده است. برای نمونه، در بخش سیاسی، معیاری برای تشخیص 

کیپارچگی سرزمینی دولت یا موجودیت خود دولت، به مثابة تهدید امنیتی، ارائه نشده است. 
الگوی یادشده از جهت معرفت شناختی هم از انسجام لازم برخوردار نیست؛ چون اول اینکه بر اساس نظر مکتب 
کپنهاک، سیر شناخت تهدید بدین صورت است که ابتدا مرجع امنیتیسازی از طریق کنش گفتاری اظهار امنیت 
میکند؛ سپس از طریق ارائة استدلال، به اقناع سازی روی میآورد و پس از پذیرش مخاطب، تهدید به صورت 
بین‌الاذهانی ساخته میشود. به این ترتیب، منبع شناخت مخاطب، مرجع یا بازیگر امنیتیسازی است که با استفاده 
از ابزار استدلال، تهدید را برای مخاطب نمایان میسازد. آنچه سبب اختلال در انسجام معرفت شناختی امر امنیتی 
میشود، این است که میان شناخت مخاطب و مرجع، تفاوت هست؛ درحال‌یکه میان آنها تفاوتی گذاشته نشده است. 
شناخت مخاطب در کی فضای عمومی و بین‌الاذهانی با اظهار امنیت توسط مرجع امنیتیسازی شکل م‌یگیرد؛ اما 
از منبع و ابزار شناخت خود مرجع امنیتیسازی غفلت شده است. بااین حال، دربارة شناخت مرجع امنیتیسازی دو 
صورت امکان دارد که هر دو صورت، مانع انسجام گرایی این نظریه است: اول اینکه شناخت مرجع امنیتیسازی 
ذیل همین ساخت جدید به صورت بین‌الاذهانی صورت بندی شود؛ یعنی اینکه مرجع امنیت‌یسازی پس از طی فرایند 



117امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

یادشده به شناخت م‌یرسد که این هم با دو اشکال روبه‌روست: اول اینکه شکل‌گیری شناخت مرجع، ذیل ساخت 
جدید به معنای »تقدم الشیء علی نفسه« است که امری باطل است؛ زیرا نم‌یشود کی شیء قبل از اینکه خودش 
به‌وجود آمده باشد، پدید آید؛ دوم اینکه اقتضای این بیان، »توقف الشیء علی نفسه« است؛ یعنی شناخت مخاطب 
وابسته به شناخت مرجع است و شناخت مرجع وابسته به شناخت مخاطب، که این هم دور و باطل است. صورت 
دوم این است که شناخت مرجع امنیت‌یسازی از راهی غیر از شناخت دموکراتکی و بین‌الاذهانی سازمان‌دهی شود؛ 

درحالیکه این خلاف باور اندیشمندان مکتب کپنهاک است. 
جهت دوم عدم انسجام گرایی در معرفت شناسی، ناشی از عدم تطابق ارزش امنیتیسازی و میزان علم کافی 
برای شناخت تهدید است. چنان که گذشت، امنیتیسازی از منظر ارزش شناسی در مکتب کپنهاک »فینفسه« امر 
مطلوبی نیست و این گونه نیست که »امنیتی شدن به معنای بهتر شدن« باشد. به این ترتیب، امنیتی کردن کی 
مسئله به معنای ناتوانی از برخورد با آن به‌شیوة سیاست عادی است و امنیت به‌صورت کلی امری »سلبی« و »منفی« 
است )بوزان و دیگران، 1392، ص59(. به تعبیر‌یدیگر، در هر جامعه‌ای، اصل، قانون و قاعدة اولی و اصلی این است 
که مسئله ها در صورت ممکن، مگر در کی حالت فوق‌العاده، به کی مسئلة امنیتی تغیر چهره ندهند. اقتضای منطقی 
این مدل از ارزش شناسی امنیت، عدم جواز امنیتیسازی جز در صورتی است که علم یا قطع به تهدید وجود داشته 

باشد؛ درحالیکه اندیشمندان مکتب کپنهاک تنها با »احتمال« تهدید، امنیتی کردن مسائل را مجاز میشمارند. 
جهت سوم عدم انسجام گرایی معرفت شناسی تهدید، در نسبت با ملاک صدق و کذب گزاره های امنیتی است. 
به تعبیر ویور، گزاره های امنیتی از ملاک صدق و کذب پیروی نمیکنند؛ بلکه در مورد آنها از دو گزارة بجا و نابجا 
استفاده میشود. در فرض صحت چنین بیانی، این مسئله با کی اشکال اساسی روبه‌روست و آن هم این است که 
در این موارد، به قصد و انگیزة مرجع امنیتیسازی توجه نشده است؛ زیرا در برخی از گزاره ها قصد حکایت وجود 
دارد و این گونه نیست که تمام گزاره های امنیتی بدون قصد حکایت باشند و ازاین‌رو گزاره های امنیتی به دو دسته 
تقسیم میشوند؛ گزاره هایی که حاوی قصد حکایت‌اند و گزاره هایی که از قصد حکایت خال‌یاند. گزاره های دستة 
اول از ملاک صدق و کذب پیروی میکنند؛ برخلاف گزاره های دستة دوم که از ملاک صدق و کذب پیروی 
نمیکنند. در برخی از موارد، تهدید به صورت عینی و واقعی است. در این موارد، اعلان مرجع امنیتیسازی به ضمیمة 

قصد حکایت است. ازاین‌رو این گونه نیست که تمام گزاره های امنیتی از ملاک صدق و کذب پیروی نکنند. 
2ـ3. ارزیابی مرجع امنیتیسازی از جهت انسجام نظری

ضلع دوم الگوی امنیتیسازی مکتب کپنهاک یا همان مرجع امنیتیسازی، از چند جهت از انسجام کافی برخوردار 
نیست. اولین موضوع، عدم تناسب میان اهداف و راهبرد است. هدف از ارائة چهارچوبی تازه برای تحلیل امنیت، 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 118

تبیین منطق نوینی برای بسط مفهوم و موضوع امنیت بود. اندیشمندان این نظریه، اگرچه جهت توسعة موضوعی 
آن توفیق یافتند، اما با انحصار آن به کنش گفتاری و تفکیک آن از کنش‌های غیرگفتاری، مانند منابع متنی، نهادی 

و...‌ )Williams, 2003, p.526( و انفراد آن به اعلان توسط بازیگر، سبب قبض معنا و موضوع امنیت شدند. 
دومین موضوع، عدم سازش میان نظریة اشمیت و تصمیم گیری دربارة امر امنیتی است. اندیشمندان مکتب 
از وضعیت  بیان اشمیت  الهام گرفته‌اند. خلاصة  را  از نظریة اشمیت، وضعیت »اضطراری«  الهام  با  کپنهاک 
اضطراری، اعطای حق تصمیم گیری به حاکمیت است. امتداد این نظریه در امنیتیسازی بدین معناست که تنها 
حاکمیت حق تصمیم گیری دربارة موضوع امنیت را دارد. بنابراین اگر ارادة مکتب کپنهاک از وضعیت اضطراری 
به صورت دقیق همان وضعیت ترسیم شدة اشمیت است، با دو اشکال بنیادین روبه‌روست: اول اینکه مطابق نظریة 
کارل اشمیت، امنیت‌یسازی فرایندی انحصاری و اقتدارمحور است که تصمیم‌گیری دربارة وضعیت‌های اضطراری 
و تعریف تهدید، تنها در حیطة اختیارات حاکمیت قرار دارد و پذیرش مخاطب، جزئی از این فرایند شمرده نم‌یشود. 
از منظر اشمیت، حاکمیت به عنوان مرجع اصلی امنیتیسازی، با اتکا به کنش گفتاری خود، تهدید را تعریف و 
تثبیت میکند. این در حالی است که اندیشمندان مکتب کپنهاک امنیتیسازی را فرایندی بین‌الاذهانی و گفتمانی 
میدانند که در آن، پذیرش مخاطب عنصری اساسی است. دوم اینکه، در برخی حوزه ها، مانند امنیت محیط 
زیست، نهادهای غیردولتی یا فراملی به عنوان مراجع رسمی امنیتیسازی شناخته شده اند؛ امری که با چهارچوب 
نظری اشمیت در تضاد است؛ چراکه این نهادها بدون وابستگی به قدرت حاکم، تهدیدات را امنیت‌یسازی م‌یکنند. 
این تفاوت دیدگاه ها نشان دهندة تنشی بنیادین میان روکیرد اقتدارمحور اشمیت و روکیرد تعاملی در مطالعات 

امنیتی مکتب کپنهاک است  )BUZAN & WÆVER, 2009, p.254؛ ‫بوزان و دیگران، ۱۳۹۲، ص 305(.
افزون براین، موضوع دیگری که سبب خلل در انسجام نظری این دسته از اندیشمندان است، باور به خلق 
امنیت توسط مرجع امنیتیسازی و عدم تبیین نوع ایجاد است. به تعبیر ویور، »امنیت کی نشانه یا دال نیست که 
رجوع به کی چیز واقعی بکند. بیان یا گفتن واژة امنیت، »خود« کی کنش یا عمل است. با گفتن آن، عملی 
انجام میشود )همچون در شرط بندی کردن و قول دادن(«‌ )ویور، ۱۳۸۳، ص176(. از این جهت، مشخص نیست 
که منظور از »ایجاد«، ایجاد نسبت ذهنی میان دو مفهوم است یا ایجاد و انشای معنا در خارج، به این صورت 
که با کمک لفظ، حقیقت آن معنای انشایی در خارج از عالم ذهن وجود عینی مییابد یا اینکه با لفظ، مصداق 

معنا را در خارج به صورت تکوینی یا اعتباری ایجاد میکند  )صدر، 1996، ج1، ص289ـ293(.
3ـ3. ارزیابی نقش مخاطب از جهت انسجام نظری

مخاطب به مثابة ضلع سوم الگوی امنیتیسازی در مکتب کپنهاک، بیشترین و برجسته ترین ضلعی است که 



119امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

ازکیسو مورد تأکید این مکتب است و ازسوییدیگر ابعاد آن تبیین نشده است. مهم ترین محورهای عدم انسجام 
را میتوان ذیل سه محور خلاصه کرد: 

اولین و مهم ترین دلیل بر عدم انسـجام گروی در الگوی مکتب کپنهاک، وجود تناقض در مبانی هستیشـناسی 
تهدیـد، یعـنی کنـش گفتاری و ماهیـت بین‌الاذهانی آن اسـت؛ زیرا ازکیسـو امنیت دارای ماهیتی خودارجاع اسـت 
کـه توسـط قواعـد گفتمـانی اداره میشـود؛ بـه این معنا کـه »اظهـار« به مثابة »ایجـاد« اسـت و بـا اعلام کارگزار، 
مسـئله به خودیخـود امنیتی میشـود؛ و ازسـو‌یدیگر امنیت را محصول کی منطق و فراینـدی بین‌الاذهانی تعریف 
میکننـد؛ بـه ایـن صـورت کـه برای ایجـاد، نیازمنـد مذاکـره، اسـتدلال و اقناع مخاطـب اسـت. افزون برایـن، آنها 
ازکیسـو بـا تبییـن بین‌الاذهانی بودن تهدید نقـش مهمی را برای مخاطـب تعریف میکننـد؛ به گونه‌ایکه پذیرش 
مخاطـب رکـن اصـلی هسـتییابی تهدید اسـت؛ و ازسـو‌یدیگر، مکتب کپنهاک به طـور ضمنی نقـش مخاطب را 
در بخش هـای دیگـر امنیـت کم‌رنـگ میکنـد‌ )Léonard & Kaunert, 2010, p.58(. برای مثال، پـس از رد این 
ایـده کـه امنیت یـک موضوع را میتوان به طور عینی ارزیـابی کرد‌ )Buzan et al., 1998, p.34(، اسـتدلال میکنند 
کـه »ایـن کنشـگر... اسـت کـه تصمیـم م‌یگیرد که آیـا چیزی بایـد به عنـوان کی تهدیـد وجودی در نظـر گرفته 

 .)Buzan et al., 1998, p.34( »شود یا خیر
دومین محور عدم انسجام گرایی در الگوی امنیتیسازی مکتب کپنهاک به مثابة کنش گفتاری، در ارتباط با 
تعداد مخاطبین لازم برای برسازی امنیت است. نظریه پردازان مکتب کپنهاک، اگرچه بر »تعداد کافی« مخاطبین 
تأکید کرده اند، اما برای بهره مندی از انسجام نظری، دربارة چهار مورد نیازمند تبیین بیشتر است. اولین مورد، 
تعیین نهاد تشخیص کفایت است. بر این اساس، در نظریة امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری، این موضوع 
مشخص نیست که متولی تشخیص کفایت از میان مخاطبان و بازیگران امنیتیکننده کدام است؛ دوم اینکه 
ملاک و میزان »کفایت« در این الگو مشخص نشده است؛ ازاین رو مشخص نیست که کفایت با چه چیزی مورد 
سنجش قرار میگیرد؛ سوم اینکه مطابق این الگو، مخاطبان نه تنها از حیث کمّّی، بلکه از نظر نوع شناسی )داخلی 
یا خارجی( و )عام یا خاص( نیز به طور دقیق تعریف نشده اند. این ابهام، همان گونه که برخی از محققان در حوزة 
مطالعات امنیت اشاره کرده اند، بر قابلیت تحلیل تأثیرات رفتاری مخاطبان در فرایند کنش گفتاری امنیتیسازی 
تأثیر میگذارد و ضرورت بازنگری در طبقه بندی و مشخصه های رفتاری آنان را برجسته میسازد‌ )عبدالله خانی، 
۱۳۸۵، ص506(. بنابراین برای ارزیابی تهدید وجودی به این صورت که توسط مخاطبین برسازی شده است یا 
خیر، معیار متناسبی را ارائه نداده است؛ چهارمین محور عدم انسجام گروی آن، دربارة نقش مخاطب در ارتباط 
با کیفیت پذیرش مخاطب است. اگرچه پذیرش یا عدم پذیرش مخاطب از عوامل کلیدی موفقیت یا شکست 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 120

اقدامات امنیتی محسوب میشود؛ اما نظریة یادشده به طور جامع به این پرسش پاسخ نداده است که کدام سطح 
از پذیرش مخاطب هدف نهایی فرایند امنیتیسازی است. این در حالی است که ماهیت بین ذهنی و گفتاری 
اقدامات امنیتیسازی، ایجاب میکند که به نقش رضایتمندانة مخاطب در شکل دهی به این فرایند توجه ویژه ای 
شود؛ درحالیکه این با تحمل و اجباری که در برخی از موارد بدان تصریح کرده‌اند، سازگاری ندارد. به‌عبارت‌دیگر، 
نظریة مورد نظر در تبیین سازوکار دقیق تأثیرگذاری سطوح مختلف پذیرش مخاطب بر فرایند امنیتیسازی و 

همچنین ماهیت تعاملی این فرایند، با کاستیهایی مواجه است. 

امنیتیسازی فرایندی بین الاذهانی است که در اجتماع ساخته میشود: آیا موضوع امنیت که باید 
بقای آن تضمین شود، از مشروعیت عمومی برخوردار است تا بازیگران بتوانند به آن به مثابة یک 
تهدید استناد کنند و دیگران را به پیروی از اقداماتی که در غیر این صورت مشروع تلقی نمیشد، 

.)Buzan et al., 1998, p.25(  وادار یا حداقل متقاعدشان کنند که چنین اقداماتی را تحمل کنند؟

نتیجه گیری

امنیتیسازی به مثابة کنش گفتاری در مکتب کپنهاک با تأکید بر سه رکن تهدید، مرجع امنیتیسازی و مخاطب، 
چهارچوبی برای درک فرایند تبدیل مسائل به امور امنیتی به مثابة کی الگو ارائه میدهد. این الگو با تعریف 
امنیتیسازی به عنوان کی کنش گفتاری، که توسط مرجع امنیتیسازی انجام میشود و هدف آن اقناع و جلب 
امنیتی داشته است.  فرایندی دموکراتکی است، سهم مهمی در توسعة مطالعات  از طریق  پذیرش مخاطب 
بااین حال، بررسی عمیق تر این نظریه نشان میدهد که انسجام نظری آن با چالش هایی مواجه است. وجود ابهام 
در تعریف دقیق نقش ها و وظایف مرجع امنیتیسازی و مخاطب، و تعارض های گاه وبیگاه میان ارکان و تناقض 
در برخی از رهنمودها، کاربرد این الگو را در تحلیل مسائل امنیتی پیچیده محدود کرده است. درنتیجه، هرچند 
مکتب کپنهاک در ارائة چهارچوبی نوآورانه برای تحلیل امنیتیسازی نقش مهمی ایفا کرده، اما برای دستیابی 
به کی الگوی جامع تر و انسجام‌بخش‌تر، نیازمند بازبینی و توسعة نظری است. این بازنگر‌یها باید بر رفع ابهامات 
مفهومی، شفاف سازی نقش مرجع امنیتیسازی و مخاطب، و بازتعریف مبانی نظری متمرکز باشند. با این اصلاحات 
بماند و  باقی  امنیتی معاصر  برای تحلیل مسائل  ابزاری مؤثر  به عنوان  این نظریه  انتظار داشت که  میتوان 
امنیتیسازی مکتب  الگوی  بنابراین  به طور جامع تر پوشش دهد.  را  امنیتی  پیچیدگیهای محیط های مختلف 
کپنهاک، با وجود نقاط قوت، هنوز نمیتواند به مثابة الگویی جامع برای تحلیل امنیت محور به کار گرفته شود و 

نیازمند توسعه و تطبیق بیشتر با شرایط متغیر دنیای امنیتی است. 



121امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

منابع
‌‫استیو، دان. آر. )۱۳۸۴(. فلسفة زبان دینی . ترجمة ابوالفضل ساجدی. قم: ادیان.‬‬

بوزان، باری، ویور، اُلُی و دو ویلد، پاپ )۱۳۹۲(. چارچوبی تازه برای تحلیل امنیت. ترجمة علیرضا طیب. تهران: پژوهشکدة 
مطالعات راهبردی.

جوادی آملی، عبدالله )۱۳۸۹(. ادب فنای مقربان . قم: اسراء.
دهقانی فیروزآبادی، سیدجلال )۱۳۹۳(. فرانظریة اسلامی روابط بین‌الملل . تهران: دانشگاه علامه طباطبائی.

دهقانی فیروزآبادی، سیدجلال  )۱۳۹۵(. اصول و مبانی روابط بین‌الملل )۲(‬ . تهران: سمت. 
زارع زاده، رسول )۱۴۰۲(. امنیتیسازی در فضای پساکپنهاگی. آفاق امنیت، 16)60(، 36ـ107. 

زارع زاده، رسول )۱۳۹۶(. نگاه کپنهاگی به امنیتیسازی: مبانی و چالش ها. آفاق امنیت، 36)10(، 90ـ120.
ساجدی،  ابوالفضل )۱۳۸۱(. نظریة کنش گفتاری جان آستین و فهم زبان قرآن . قبسات، 25)7(، 30ـ122. 

سرل، جان آر. )۱۳۸۷(. افعال گفتاری جستاری در فلسفة زیان . ترجمه و مقدمۀ محمدعلی عبداللهی. قم: پژوهشگاه علوم و 
فرهنگ اسلامی. 

صدر، سیدمحمدباقر )1996(. بحوث في علم الأصول  . قم: مؤسسة داةرئالمعارف الفهق الإسلامي .
صفوی، کورش )۱۳۹۲(. معنیشناسی کاربردی. تهران: همشهری.

عبدالله خانی،  علی )۱۳۸۵(. بررسی و نقد نظریة امنیتی ساختن . مطالعات راهبردی، 33)9(، 491ـ512.
عبداللهی، محمدعلی )2005(. نظریة افعال گفتاری. پژوهش های فلسفی ـ کلامی، 6)24(، 91ـ119. 

علوی،  سید محمد علی و دهقانی فیروزآبادی  سید جلال )۱۳۹۵(. روند امنیتیسازی فعالیت هسته ای جمهوری اسلامی ایران 
توسط لابی طرف دار اسرائیل در امرکیا از منظر مکتب کپنهاگ . پژوهش های راهبردی سیاست، 17)5(، 39ـ58.

قائمینیا، علیرضا )۱۳۹۹(. معناشناسی ۱ . قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.
قرشی، سیدیوسف )۱۳۹۳(. امنیتی شدن و سیاست خارجی جمهوری اسلامی ایران . تهران: پژوهشکدة مطالعات راهبردی.

ونت، الکساندر )۱۳۹۲(. نظریة اجتماعی سیاست بین‌الملل . ترجمة حمیرا مشیر زاده. تهران: وزارت امور خارجه.
ویور، اِلِی )۱۳۸۳(. امنیتی کردن و غیرامنیتی کردن«‏. در: امنیت ملی و مدیریت بحران. ترجمة مرادعلی صدوقی. تهران: نگارستان 

اندیشه.
هابز، تامس )1380(. لویاتان. ترجمة حسین بشیریه. تهران: نشر نی. 

Austin, John Langshaw (1975). How to Do Things with Words. Oxford: Oxford 
university press. 
Ayoob, Mohammed (1983). Security in the Third World: The Worm about to Turn?. 
International Affairs, 60(1), 41-51. /https://doi.org/10.2307/2618929. 
Balzacq, Thierry (2011A). A Theory of Securitization: Origins, Core Assumptions, 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403 122

and Variants. In: Securitization Theory. 15-44. New York: Routledge. 
Balzacq Thierry (2011B). Securitization Theory. In: Theory of Securitization: Origins, 
Core Assumptions, and Variants. New York: Routledge. 
BUZAN, BARRY and OLE WÆVER (2009). Macrosecuritisation and Security 
Constellations: Reconsidering Scale in Securitisation Theory. Review of International 
Studies, 35(2), 253-276. https://doi.org/10.1017/S0260210509008511. 
Buzan, Barry, Ole Wæver, and Jaap de Wilde (1998). Security: A New Framework 
for Analysis. United States of America: Lynne Rienner Pub. 
Dyzenhaus, D. (2010). The “Organic Law” of Ex Parte Milligan. In A. Sarat (Ed.), 
Sovereignty, Emergency, Legality (pp. 16–57). chapter, Cambridge: Cambridge 
University Press.
Floyd, Rita (2010). Security and the Environment: Securitisation Theory and US 
Environmental Security Policy. Cambridge: Cambridge University Press. 
Floyd, Rita (2016). Extraordinary or Ordinary Emergency Measures: What, and Who, 
Defines the ‘Success’ of Securitization?. Cambridge Review of International Affairs, 
29(2), 677-694. 
Floyd, Rita (2021). Securitisation and the Function of Functional Actors. Critical 
Studies on Security, 9(2), 81-97. 
Hofstede, Geert (1991). ‪Cultures and Organizations: Software of the Mind. London/
New York: McGraw-Hill.  
Huysmans, Jef (2011). What’s in an Act? On Security Speech Acts and Little Security 
Nothings. Security Dialogue, 42(4-5), 371-383. 
Jackson, Nicole J (2006). International Organizations, Security Dichotomies and the 
Trafficking of Persons and Narcotics in Post-Soviet Central Asia: A Critique of the 
Securitization Framework. Security Dialogue, 37(3), 299-317. 
Léonard, Sarah and Christian Kaunert (2010). Reconceptualizing the Audience in 
Securitization Theory. In: Securitization Theory. 71-90. London: Routledge. 
Vuori, Juha A. (2008). Illocutionary Logic and Strands of Securitization: Applying 
the Theory of   Securitization to the Study of Non-Democratic Political Orders. 
European Journal of International Relations, 14(1), 65-99. https://doi.
org/10.1177/1354066107087767. 



123امنیتی سازی بهمثابهٔٔ کنش گفتاری: تحلیل و ارزیابی از منظر انسجام نظری 

Wæver, Ole (1993). Securitization and Desecuritization. Copenhagen: Centre for 
Peace and Conflict Research Copenhagen. 
Wæver, Ole (1995). Securitization and Desecuritization. In: On Security. New York: 
Columbia University Press. 
Wæver, Ole (2003). Securitisation: Taking Stock of a Research Programme in Security 
Studies. Unpublished Draft, 1(36). 
Wæver, Ole (n. d.). Security, the Speech Act’Working Paper. Copenhagen: Centre for 
Peace and Conflict Research. 
Michael C. Williams, Words, Images, Enemies: Securitization and International 
Politics, International Studies Quarterly, Volume 47, Issue 4, December 2003, P. 
511–531, https://doi.org/10.1046/j.0020-8833.2003.00277.x.


