
Received: 2025/01/29 - Accepted: 2025/04/30

Abstract
Delineating an ideal society with the aim of identifying the strengths 
and weaknesses of society, critiquing and evaluating the performance of 
rulers, and improving and reforming society is essential. In this article, 
using a descriptive-analytical method, the ideal society or civilizational 
utopia of Ayatollah Misbah Yazdi is analyzed in three steps: defining 
primary and intermediary objectives; delineating fourfold human relations 
and interactions; and the indicators of the utopia. The most important 
indicators of the civilizational utopia from his perspective are: basing 
the utopia on divine vicegerency (istikhlāf) and trust; compliance with 
the divine legislative will; simultaneous attention to natural and innate 
needs; the existence of a right-oriented religious government; religious 
democracy centered on religious truths; material and spiritual elevation 
as the function of the state; societal convergence with ultimate goals; 
establishing comprehensive security in society; regulated freedom within 
the framework of ethics and sharia; regulating friendships and enmities 
based on divine pleasure; tolerance within the framework of divine laws; 
comprehensive and balanced growth; the fundamentality of spiritual 
interests for social cohesion; resistance against threats; social reform based 
on valid and comprehensive religious knowledge; belief in the Hereafter 
and seeking martyrdom; honoring and preserving divine symbols and 
values; social responsibility; deprivation alleviation and combating 
extravagance; and social spiritual freedom.

Keywords:Utopia, civilization, social relations, religion, state, virtue, felicity

Mahdi Omidi Naqlbari         / Associate Professor, Political Science Department, Imam Khomeini 
Educational and Research Institute, Qom, Iran                                                   �  omidiman@iki.ac.ir

Indicators of the Civilizational Utopia in the Thought 
of Allamah Misbah Yazdi

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.1.8

10.22034/siyasi.2025.5001616

2025, Vol. 16, No. 2, 7-26Ma'rifat-e Sīasī



سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص 7ـ26

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.1.8

10.22034/siyasi.2025.5001616

دريافت: 1403/11/10 - پذيرش: 1404/02/10

omidiman@iki.ac.ir مهدي اميدی نقلبری                                           / دانشيار گروه علوم سياسی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟، قم، ايران 

چکيده
ترسیم جامعة آرمانی با هدف شناسایی نقاط قوت و ضعف جامعه، نقد و ارزیابی عملکرد حاکمان و 
بهبود و اصلاح جامعه امری ضروری است. در این مقاله به روش توصیفی ـ تحلیلی جامعة آرمانی 
یا آرمان شهر تمدنی آیت الله مصباح یزدی در سه گام تحلیل شده است: تعریف اهداف اصلی و 
میانی؛ ترسیم مناسبات و روابط چهارگانة انسانی؛ و شاخص های آرمان شهر. مهم ترین شاخص های 
آرمان شهر تمدنی از نظر ایشان عبارت اند از: ابتنای آرمان شهر بر استخلاف و امانت الهی؛ تبعیت 
نیازهای طبیعی و فطری؛ وجود دولت حق‌گرای دینی؛  به  توأمان  الهی؛ توجه  ارادة تشریعی  از 
به‌مثابة کارویژة دولت؛  تعالیبخشی مادی و معنوی  بر محور حقایق دینی؛  مردم سالاری دینی 
هم گرایی جامعه با اهداف غایی؛ برقراری امنیت فراگیر در جامعه؛ آزادی قاعده مند در چهارچوب 
الهی؛ مدارا در چهارچوب قوانین  پایة رضای  بر  اخلاق و شریعت، تنظیم دوستیها و دشمنیها 
الهی؛ رشد همه جانبه و متعادل؛ پایه بودن مصالح معنوی برای انسجام اجتماعی؛ مقاومت در برابر 
تهدیدات؛ اصلاح اجتماعی بر پایة معرفت دینی معتبر و جامع؛ معادباوری و شهادت طلبی، تکریم و 
پاسداشت شعائر و ارزش های الهی؛ مسئولیت پذیری اجتماعی؛ محرومیت زدایی و مبارزه با اسراف؛ 

و آزادی معنوی اجتماعی.

کليدواژه ها: آرمان شهر، تمدن، روابط اجتماعی، دین، دولت، فضیلت، سعادت.

شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشة علامه مصباح یزدی



9شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

مقدمه

زیست اجتماعی برای انسان، نه امری جبری، بلکه اضطراری و تا حدودى اختیارى و اخلاقى است. جامعه نیز 
مجموعة مناسبات و روابط اجتماعی میان افراد انسانی و ارزش ها و باورداشت های مشترک آنان است که از کی 
وحدت مفهومی برخوردار است. زندگی اجتماعی، با اینکه بیشترین کمالات انسان در آن رقم میخورد، دارای ارزش 
مطلق نیست؛ بلکه اجتماع وسیله‌ای برای کسب ارزش های بالاتری چون دستیابی به مصالح مادى، رشد معنوى و 
کمال نهاىی است. میان »فرد و آزادیهای وی« و »جامعه و قدرت دولت« رابطه‌ای دوسویه وجود دارد: ازکیسو 
جامعه با ‌استفاده از دو نیروی قاهر “ارتباطات اجتماعی” و “باور‌داشت های مشترک”، فرد را میپرورد و تربیت م‌یکند 
و )به مثابة یکی از عوامل مؤثر( او را صاحب شخصیتی خاص م‌یسازد« )مصباح یزدی، 1398، ص49(؛ ازسو‌یدیگر، 
فرد با احترام به مصالح جامعه، به حقوق و تکالیف خود راه مییابد؛ زیرا عقل در مقابل هر تکلیفی که برای فرد در 
جامعه وضع میکند، حقی را نیز برای او مقرر م‌یدارد. در این صورت، موازنه‌ای میان حق فرد و تکلیف او به‌وجود 
خواهد آمد که از آن به »عدالت« یاد میشود. در این صورت، هر فرد به‌اندازه‌اى که به اجتماع نفع م‌ىرساند، حق 
دارد که از آن بهره مند شود. درعین حال، عقل برای کسانی که از ناتوانی ذهنی یا جسمی رنج میبرند، استثنایی در 

نظر م‌یگیرد و با آنها بر پایة احسان برخورد میکند )مصباح یزدی، 1391ب، ج3، ص30ـ44(.
پس ارزش زندگی اجتماعی به اندازه اى است که براى رشد و تکامل فرد )و سعادت جمع( مؤثر باشد و اگر 
داراى تأثیر منفى باشد، طبعاًً ارزش منفى خواهد داشت )مصباح یزدی، 1391ب، ج3، ص38(. ازآنجاکه ارزشِِ 
کمال و سعادت بالاترین ارزش هاست و انسانیت انسان و کمال حقیقى او نیز در سایة »معنویات« به‌دست م‌ىآید، 
روابط درون‌اجتماعی و  تمامی  باید در  دارند،  اجتماع  بیشتری در تکامل فرد و  پس مصالح معنوی که نقش 
برون اجتماعی )جز در موارد خاص( بر مصالح مادی تقدم یابند )مصباح یزدی، 1391ب، ج3، ص49(. همچنین 
با توجه به همسان نبودن روابط اجتماعی و قرب و بُعُد افراد در سلسله مراتب آن، حقوق و تکالیف افراد در قبال 
جامعه نیز کیسان نخواهد بود. بر این اساس، هرچه پیوند )فرد و جامعه( نزدکیتر باشد، روابط متقابل قوىتر و 

حقوق و تکالیف دو طرف در قبال کیدیگر بیشتر است )مصباح یزدی، 1398، ص52(.
از اینجا میتوان به هدف طرح آرمان شهر تمدنی دست یافت و آن برقراری پیوند مستحکم تر میان اعضای 
جامعه برای دستیابی به سعادت همگانی از طریق ارزش های مشترک، مشارکت و همیاری، تقسیم کار، تعیین 

حقوق و وظایف، و مدیریت سلسله مراتبی بر مدار شایستگیها و تواناییهاست. 
از منظر اندیشمندان اسلامی، جامعة آرمانی الگویی تمدنی است؛ زیرا امت فاضله از تجمیع مدینه های فاضله 
حاصل میشود و هر مدینة فاضله باید از ظرفیت لازم برای به سعادت رساندن بشر در همة عرصه ها برخوردار 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  10

باشد. آرمان شهر تمدنی آیت الله مصباح یزدی نیز نمونه ای از این الگوی تمدنی است. تحقیق حاضر در پی پاسخ 
به این پرسش است که آرمان شهر تمدنی در اندیشة علامه مصباح چیست و دارای چه شاخص هایی است؟ 
ساختار مقاله بر محورهای ذیل تنظیم یافته است: مفاهیم )آرمان شهر و تمدن(؛ پیامدها )فواید و نواقص(؛ شروط 

)تعیین مراتب اهداف و مناسبات انسانی(؛ و شاخص های )نظری، عملی و راهبردی( آرمان شهر تمدنی.

1. مفاهیم

1ـ1. چیستی آرمان شهر

ارائه  است(  از حکمت عملی  )که جزئی  و حقوق  اجتماعی  اخلاق  مباحث  ذیل  در  آرمان شهر،  دربارة  بحث 
آرمانی اطلاق  بر جامعه‌ای خیالی و  اغلب  لغت نامه ها  این واژه در  میشود )مصباح یزدی، 1398، ص22(. 
میشود که در آن، نظام کاملی برای سعادت نوع بشر حکم فرماست و از هرگونه شر و بدی، از قبیل فقر و 
بدبختی، عاری است و افرادش به کمال علمی و عملی رسیده و از هوا و هوس رسته‌اند )سعادت و کلانتری، 
1402، ص74؛ معین، 1386، ذیل واژة »آرمان شهر«(. در اندیشة سیاسی اسلام از این واژه با تعابیری چون 
جامعة آرمانی، مدینة فاضله یا جامعة مبتنی بر فضیلت و قابل دستیابی در صورت اتحاد اراده ها و همیاری 
یا طرح   )More, 2025( خیالی  کاملًاً  جامعة  یا  اتوپیا  تعابیر  اندیشة سیاسی غرب  در  و  یاد میشود  جمعی 

غیرعملی برای بهبود اجتماعی )https://merriam-webster.com( و ناکجاآباد برای این واژه به کار م‌یرود.
آرمان شهر در اصطلاح جامعه ای برین و والاست که در آن در سایة تعاون و همیاری مردم در کی نظام 
عادلانه، همة امور ارادی به طور مطلوب صورت میگیرد. آرمان شهر از نظر علامه مصباح جامعه ای است که 
افراد آن در مسیر سعادت و کمال حقیقی خود گام میزنند و کوشش میکنند )مصباح یزدی، 1398، ص457(

سودای نیل به جامعه ای کامل و آرمانی و به دور از رنج و درد، سابقة پژوهشیِِ طولانی در تاریخ دارد )ر.ک: 
زرین کوب، 1402(. بااین حال، آرمان شهرها با نگرش انتقادی به وضعیت موجود جامعه و ترسیم وضعیت مطلوب 
آن، به آینده ای روشن که در آن آزادی، عدالت، صلح و آسایش موج میزند، نظر دارند. در اندیشة سیاسی اسلام، 

ابونصر فارابی از پیشگامان طرح مدینة فاضله یا آرمان شهر بوده است.
2ـ1. چیستی تمدن

انسان ذاتاًً نیازمند اجتماع مدنی است و »تمدن« )Civilization( ـ که بالاترین سطح اجتماع واحد مدنی است 
و مشخصة آن، مناطق شهری، روش های مشترک ارتباطی، زیرساخت های اداری و تقسیم کار است ـ مشتق از 
واژة »مدینه« است و »مدینه« به موضع اجتماعی از انسان ها اطلاق میشود که در انواع صنایع و حرفه ها )و 
بسط معارف و ارزش ها( با کیدیگر همیاری دارند )طوسی، 1385، ص251(. »تمدن« در تعریفی ساده، وجه 



11شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

تجسدیافتگی فرهنگ جامعه یا وجه ظاهری، بعد مادی و شکلی آن است و »فرهنگ« بنیاد نظری، بعد باطنی، 
اساس ارزشی ـ اخلاقی و روح حاکم بر تمدن است. ازاین رو »تمدن« متمایز از »فرهنگ« است؛ زیرا »تمدن« 
ناظر به شکل زندگی و »فرهنگ« ناظر به محتوای آن است. بر این اساس، تمدن اسلامی به تمدنی اطلاق 
میشود که محتوای اسلامی داشته باشد )مظاهری و صولتی, 1400، ص27ـ40(. واضح است که »محتوا« بر 

»شکل« نیز تأثیر میگذارد و صورتی خاص از تمدن بر اساس هر فرهنگ جلوه گر خواهد شد. 
هر تمدن ناگزیر از سه مرحلة متوالی »رشد«، »وقفه« و »زوال« عبور میکند )سورویكن، 1377، ص142ـ143(. 
بر این اساس، تحقق کی تمدن فرع بر عدم ایستایی جامعه و پویا بودن آن است. جامعة حقیقتاًً پویا جامعه ای 
است که مبانی و اصول و ارزش های آن بر حقایق مشترک تکوینی و فطری انسان ها استوار بوده و قادر باشد 
که با نظر به مقتضیات زمان و مکان و با وجود موانع متعدد به بازتولید نظام ارزشی و حقوقی مناسب بپردازد. 

از نظام ارزشی و فرهنگی واحدی برخوردار شوند  اینکه روزی همة جوامع  انتظار  بنابراین، نه 
انتظاری نامعقول است و نه سعی در راه ایجاد یک جامعة جهانی واحد تلاشی عبث و بیهوده خواهد 
بود. میتوان توقع داشت و کوشید که آدمیان ]روزی[ در اصول و کلیات ارزشی و فرهنگی اشتراک 

یابند و بدین طریق جامعه ای واحد پدید آورند )مصباح یزدی، 1398، ص167(.

این اصول واحد و مشترک را که ماهیتا فراتاریخی است، می توان در همة ادیان الهی، به ویژه دین مبین 
اسلام که کامل ترین و جامع ترین ادیان است، یافت )مصباح یزدی، 1398، ص170(.

در نگاه آیت‌الله مصباح یزدی، برخی از مؤلفه ها و ویژگیهای تمدن عبارت‌اند از: شهرنشینی و ثبات سرزمینی؛ 
تأمین نیازهای انسانی )نیازهای طبیعی(؛ امنیت؛ افزایش کیفیت زندگی )یا بهره وری و دستیابی به آرمان ها(؛ 
وحدت اجتماعی )عاطفی ـ احساسی، عقیدتی ـ اخلاقی، و حقوقی ـ اجرایی(؛ بهره گیری از منابع گوناگون مادی 
و معنوی؛ نظام سازی و غلبة گفتمانی )مظاهری و صولتی، 1400، ص27ـ40(؛ تقسیم کار و تخصصیافتگی؛ 
)مصباح یزدى، 1388، ص132ـ133(؛ و نهایتاًً نگرش نظام مند به مکتب اجتماعی و وجود کی نظام سیاسی 

مستقل )مصباح یزدی، 1379، ص27ـ26(.

2. پیامدهای طرح آرمان شهر

1ـ2. فواید طرح آرمان شهر 

الف( ایجاد شوق به اصلاح اجتماعی: ارائة این گونه طرح ها، اگرچه ممکن است به نحو  کامل قابل اجرا 

نباشند، این فایده را دارد که پاره ای معایب جوامع موجود را روشن تر میسازند و برای اصلاح و بهبود آنها شوق 
و همت انسانی را تحرکی میکنند )مصباح یزدی، 1398، ص456(؛ برای مثال، انحرافات اجتماعی در جامعة 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  12

دینی ابتدا در بعد شناختی مردم رخ میدهند و با تغییر عقاید و ارزش های عمومی، تحولات اساسی در رفتار 
مردم پدید میآید. راه مقابله با این انحرافات نیز آگاهیبخشی جامعه دربارة مبانی فکری و اهداف مکتبی نظام 

اجتماعی و ابزارهای دستیابی به اهداف و موانع وصول به اهداف است )مصباح یزدی، 1382، ص13ـ52(.
ب( نمایش خط مشی کلی نظام‌ها: طرح‌های مربوط به آرمان‌شهر، در ارزیابی جوامع موجود نیز به اهل سیاست 

کمک میکند و نشان م‌یدهد که اگر نظامات دیگر در جامعه استقرار یابد، کدام نتایج از آن حاصل میشود. برای 
مثال، حکومت های موروثی ـ با اینکه حاکمیت بر جامعه ذاتی هیچ فردی نیست ـ به وراثتی بودن حکومت نظر 
دارند. همچنین سکولارها قائل به جدایی دین از سیاست و حکومت و حداقلی بودن دین هستند؛ درحالیکه این دو 
با کیدیگر پیوند دارند و دین اسلام در هر امر بشری که بار ارزشی دارد و مربوط به کمال نهایی اوست، نظریه دارد. 
همچنین نظریه های نخبگانی، اریستوکراتکی و دموکراتکی، نافی حاکمیت بالذات خداوندند؛ حال آنکه حاکمیت 
ذاتی از آنِِ مالک حقیقی انسان و جهان، یعنی خداوند است و حکومت بر مردم باید مأذون به اذن الهی باشد. نهایتاًً 
حاکمیت دینی قرون وسطای مسیحی هیچ نقشی برای مردم قائل نیست؛ حال آنکه در فعلیت بخشی به حکومت 

و استمرار آن، مردم سهم بسزایی دارند )مصباح یزدی، 1382، ص17ـ20(.
ج( نقد سازنده در باب جامعة سیاسی: در تعدادی از این طرح‌ها، هدفْْ نقد جوامع موجود است و علاقه‌مندان 

به بهبود احوال انسانیت، آن را نوعی سازندگی تلقی میکنند، نه ویرانگری )مصباح یزدی، 1398، ص456(. برای 
مثال، اثرپذیری شدید جامعة دینی از فرهنگ غربی و مبانی آن و مقدس سازی آن، به گونه‌ایکه کمترین انتقاد به 
اصول و مبانی این فرهنگ با هجمة شدید از سوی مدافعان آن و ترور شخصیت منتقدان همراه شود، کی نقص 
اساسی برای همة فعالان اجتماعی است؛ همان گونه که اثرپذیری از افکار اکثریت مسلمانان به جای اثرپذیری از خط 

اصیل اسلام، یعنی کتاب خدا و معصومین، نیز کی نقص به شمار میآید )مصباح یزدی، 1382، ص66ـ69(.
2ـ2. نواقص احتمالی طرح آرمان شهر

برخی از اندیشمندان اجتماعی، طرح جامعة آرمانی و ارائة آن را گونه‌ای خیال‌پردازی تلقی م‌یکنند و بر این باورند که این 
ایده های ناکجاآباد هرگز آن گونه که به تصور درآمده‌اند، به حقیقت نم‌یپیوندند. افزون‌براین، چنین طرح‌هایی زیان‌بارند؛ زیرا 
با کاهش واقع‌بینی انسان ها، آنها را از نتایج مورد انتظار و مطلوب عمل اجتماعی غافل میکنند. چنین طرح هایی فاصلة 
میان دنیای آینده و دنیای حال را نشان نم‌یدهند و نیز چگونگی تحول از کی مدینه به مدینة دیگر را بیان نمیکنند 
)مصباح یزدی، 1398، ص454(. این در حالی است که طرح آرمان شهر با رعایت شروطی، از این نواقص بری خواهد شد

3ـ2. شروط عینی شدن آرمان شهر

آرمان شهر تمدنی الزاماًً طرحی خیال پردازانه نیست؛ بلکه ممکن است با روکیردی واقع بینانه و نگرشی راهبردی، 



13شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

اهدافی آرمانی را مورد توجه قرار داده باشد. بر این اساس، تحقق و عینیت یافتن آرمان شهر منوط به رعایت 
شروطی در ترسیم آن است: نخست باید واقع بینانه باشد و حقایق زیستی، روانی و اجتماعی را مورد توجه قرار 
دهد؛ دوم باید توأم با ارائة طریق باشد؛ یعنی راه رسیدن به جامعة آرمانی را نشان دهد و سوم باید سلسله مراتبی 

از اهداف )اصلی و میانی( را برای جامعة آرمانی تعیین کند )مصباح یزدی، 1398، ص454ـ455(.

3. گام نخست: تعیین مراتب اهداف

تعیین هدف، گام نخست برای مهندسی جامعة آرمانی و تمدنی است. از این منظر، جامعة آرمانی و مطلوب جامعه‌ای 
است که افرادش با بهره مندی از عقاید، اخلاق و اعمال موافق با تعالیم و احکام اسلامی و با اشتراک مساعی در امور 
مادی و معنوی، در مسیر سعادت و کمال حقیقی خود گام برم‌یدارند )مصباح یزدی، 1398، ص457(. چنین جامعه‌ای، 

ازآنجاکه در قالب امت و در گسترة تمدنی قابل تحقق است، میتواند با روکیرد تمدنی مورد تبیین قرار گیرد.
برای ترسیم چنین جامعه‌ای، افزون بر هدف کلی، باید سلسله مراتب اهداف )اصلی و غایی و نیز میانی یا متوسط( 
را تعیین کنیم؛ زیرا هر عمل عقلایی باید هدفی داشته باشد. با تعیین مراتب اهداف، هدف فعالیت‌های اجتماعی معین 
و معلوم میشود. برخی از مراتب اهداف باید سهل‌الوصول باشند تا اولًاً مردم به ادامة همراهی با نظام سیاسی و اصلاح 
اجتماعی ترغیب شوند؛ ثاناًیً دریابند که پیشرفت های حاصل شده دستیابی به کمال مطلوب را امکان پذیرتر میسازند. 
فقط هنگامی که حداقلِِ طراحی اهداف و جامعة مطلوب صورت گرفته باشد، »میتوانیم به سنجش بهترین راه ها و 

وسایل تحقق غایت نهایی بپردازیم و نقشه‌ای برای اقدامات عملی تهیه کنیم« )مصباح یزدی، 1398، ص455(.
غایت هر آرمان شهر تعیین کنندة ارزش های آن خواهد بود و اهمیت ارزش ها نیز به اهمیت غایت آن وابسته 
است. از دیدگاه اسلام، ارزش ها از کیفیت رابطة رفتار انسان با هدف نهاىی به دست مىآیند؛ یعنى عملى ارزش 
حقیقى دارد که در راستاى هدف نهاىی انسان باشد. ارزش ها پل ارتباطى بین وضع موجود انسان و وضع مطلوب 
و آرمانی او هستند. این کی واقعیت است و تابع هیچ قراردادى هم نیست؛ پس براى پى بردن به ارزش انسانى 

و کمال او باید موقعیت انسان، مقصد و هدف نهاىی او را بشناسیم )مصباح یزدی، 1398، ص457(.
هدف اصلی آرمان شهر تمدنی، به کمال رسیدن حقیقی انسان ها از طریق اطاعت ارادی از اوامر و نواهی 
الهی و تقرب به اوست. اهداف میانی نیز تمامی اهدافی هستند که فرد و جامعه را به سمت هدف اصلی سوق 
میدهند؛ همچون عدالت، امنیت، پیشرفت و...؛ و نهایتاًً هدف حداقلی، عدم عصیان و مخالفت علنی با احکام و 
دستورهای الهی است. »مراتب والاتر از این حد، در  گرو میزان موفقیت نظام آموزشی  و  پرورشی جامعه و مقدار 

همت و ارادۀ خود افراد خواهد بود« )مصباح یزدی، 1398، ص456(.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  14

4. گام دوم: مناسبات چهارگانة آرمان شهر تمدنی 

از آنجا که روابط چهارگانه ای بر زندگی انسان حاکم است و آن عبارت است از رابطة انسان با خداوند، با خود، با 
طبیعت و با دیگران، آرمان شهر تمدنی نیز از این ارتباطات چهارگانه عاری نیست.

1ـ4. ارتباط فرد با خداوند متعال

اعتقاد به وحدانیت خداوندی که خالق انسان و جهان هستی است و سررشتة همه امور به‌دست اوست، از مؤلفه های 
اصلی جامعة آرمانی است. در این جامعه، خداوند به‌مثابة مبدأ اصلی وجود و غایت سیر حرکت هر موجود، و انسان به‌مثابة 
مخلوقی الهی که امکان حرکت ارادی برای تقرب به خداوند را دارد، شناخته میشوند. انسان ورای تحولات ظاهری و 
دنیوی، در حرکتی مستمر از مبدائی الهی به سوی مقصدی الهی است و فلسفة وجود‌یاش صیرورت از رحمت عام الهی 
به سمت رحمت خاص الهی است. ازاین‌رو نمیتواند این ارتباط اصیل و اساسی را نادیده انگارد. »غرض از همة امور 
فردی و اجتماعی زندگی، ارتباط هرچه نزدکیتر و استوارتر میان انسان و خدای متعال است. این غرض و مقصود باید 

همواره ملحوظ باشد و همة افعال در  جهت نیل به آن تنظیم شود« )مصباح یزدی، 1398، ص459(.
2ـ4. ارتباط فرد با خود

در جامعـة آرمـانی، حـق انسـان دربـارة جوارح و جوانـح خویش بـا تکلیف به رعایـت حدود الهی همراه اسـت. 
ازایـن رو هـر فرد جسـم و جـان و داراییهـای خود را امانت الـهی میداند. بر این اسـاس، به عنـوان امین الهی 
حـق خـود را در زمینـة تصـرف در ایـن امـور، بـا مشـخص سـاختن محـدودة ایـن تصرف بـر مبنای احـکام و 
قوانیـن الـهی هماهنـگ میسـازد )مصبـاح یـزدی، 1398، ص459؛ و 1391ب، ج2، ص26(. خودفرامـوشی با 
فرامـوشیِِ غایـت زنـدگی و ابـزار نیـل بـه آن همراه خواهد بـود و چنین امری انسـانیت انسـان را بـه مخاطره 

میاندازد. این در حالی است که خودشناسی راهی به سوی خداشناسی است.
3ـ4. ارتباط فرد با طبیعت

در آرمان شهر تمدنی، هر فرد حفظ محیط زیست را به مثابة وظیفه‌ای الهی ـ انسانی تلقی میکند. به عبارت‌دیگر، هر 
فرد در مواجهه با نظام طبیعت، خود را هم امانت‌دار الهی و هم خلیفة الهی م‌یبیند و برای اینکه از عهدۀ این دو امر 
خطیر به خوبی برآید، هم احکام و تعالیم الهی مربوط  به این زمینه و هم علوم و فنون ذ‌یربط را هرچه بیشتر و بهتر 
فرام‌یگیرد؛ همچنین میکوشد که ازکیسو با عمران و آبادی زمینة رشد و کمال موجودات طبیعی به خوبی فراهم 
شود و ازسو‌یدیگر مانع تضییع طبیعت و اتلاف ها و اسراف و تبذیرها در قبال آن گردد )مصباح یزدی، 1398، ص460(

4ـ4. ارتباط فرد با انسان های دیگر

در جامعة آرمانی تمدنی، انسان ها در تلاش اند تا مناسبات، روابط و رفتار اجتماعی خویش را بر پایة نکیوکاری 



15شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

یا احسان و محبت، و نیز تعامل با دیگران را بر پایة عدالت و انصاف استوار سازند. در نتیجه، هر فرد به مقتضای 
اصل »قسط و عدالت«، در همة انحای روابط خود، حقوق و تکالیف خود و دیگران را همواره ملحوظ میدارد و 

در مقام عمل رعایت میکند )مصباح یزدی، 1398، ص460(.

1ـ4ـ4. ارتباط با دیگران در قالب نهاد خانواده

روابط اجتماعی و ارتباطات هر فرد با دیگر افراد جامعه، اغلب در چهارچوب نهادهای اجتماعی صورت میپذیرد. 
نخستین نهاد و بنیادیترین واحد اجتماعی، »خانواده« )متشکل از دست کم کی مرد و زن( است. در آرمان شهر 
تمدنی، هم تشیکل خانواده به شدت مورد تشویق و ترغیب قرار م‌یگیرد و هم تلاش میشود که این واحد اجتماعی 

چنان شکل گیرد که همة اهداف مورد نظر را به بهترین وجه محقق سازد )مصباح یزدی، 1398، ص460(.

2ـ4ـ4. در نهاد اقتصاد

نهاد بعدی، »اقتصاد« است. در جامعة آرمانیِِ تمدنی، همة علوم و معارف و فنون و صنایعی که به کار بهبود 
بخشیدن به فعالیت های )مثبت و مفید( اقتصادی افراد میآیند، اشاعه و ترویج میشوند و در آن، اهداف کلان 
رفتار اقتصادی کی جامعه تعیین میشود. پس از آن، نوبت به ارائة راهبردها و برنامه های اجرایی و مانند آن 

میرسد )مظاهری و صولتی، 1400، ص27ـ40(. 

3ـ4ـ4. در نهاد سیاست و حکومت

سومین نهاد، سیاست و حکومت است. در آرمان شهر تمدنی، شایسته سالاری بر  حسب سطوح علم، اخلاق و عمل، 
اساس تصدی مناصب حکومتی است. بنابراین، رهبر جامعه بر اساس معیارهای فوق، آگاه‌ترین، مؤمن‌ترین، متعبدترین، 
متقیترین و عادل ترین فرد جامعه خواهد بود. تحقق مطلوب نهاد حکومت و سیاست، تأثیری عظیم بر سایر نهادها 

دارد و باعث میشود تا نهادهای دیگر نیز به نحو احسن شکل گیرند )مصباح یزدی، 1398، ص461(.

4ـ4ـ4. در نهاد حقوق

نهــاد چهــارم، نهــاد حقــوق اســت. جامعــة آرمــانی تمــدنی بــدون وجــود قوانیــنی کــه ضامــن ســعادت مــادی 
و معنــوی انســان بــوده و از وحی الــهی سرچشــمه گرفتــه باشــد، تحقــق نمییابــد. در نهــاد حقــوقی، فقیهــان 
مؤمــن و متعهــد بــا نظــر بــه مقتضیــات زمــان و مــکان و بــه روش اجتهــادی، از مجموعــة اصــول شــریعت 
قوانیــنی عادلانــه و روزآمــد در بــاب سیاســت داخــلی و خــارجی اســتنباط میکننــد. برآینــد این نهاد، تشــیکل 
نظــام حقــوقی کاملًاً عادلانــه ای اســت کــه قــادر اســت حقــوق و تکالیــف اجتمــاعی افــراد را معیــن ســازد و 

اختلافات و منازعات آنان را حل و فصل کند )مصباح یزدی، 1398، ص461(.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  16

5ـ4ـ4. در نهاد آموزش و پرورش

نهـاد پنجـم، آمـوزش و پـرورش اسـت. در آرمان شـهر تمـدنی، مهم تریـن وظایف ایـن نهاد، افزون بر تشـریح 
قواعـد روابـط هـر فـرد با خـدا، خود، طبیعـت و دیگران، القـای معارف و قواعـد اخلاقی و اجتمـاعی به هر فرد 
اسـت. ایـن نهـاد فـرد را به گونه ای تربیـت میکند که حقـوق و تکالیف اجتمـاعی را محترم بشـمارد و در مقام 

عمل زیر پا نگذارد )مصباح یزدی، 1398، ص462(.
بخشی دیگر از وظایف نهاد آموزش و پرورش در آرمان شهر تمدنی، تعلیم علوم و معارف، فنون و صنایع، و 
حرفه هایی است که برای رفع نیازمندیهای مادی و اقتصادی جامعه ضرورت و لزوم دارند. آموزش و پرورش 
در این آرمان شهر جنبه ای عمومی و همگانی دارد؛ زیرا هر فرد، افزون بر تأمل در منافع شخصی خود، به تعالی 
انسان های دیگر نیز اهتمام دارد و خود را در قبال آنها مسئول میداند. در نتیجه، آرمان شهر تمدنی مجموعه ای 

متشکل از افراد آگاه، مؤمن، متعبد، متقی و عادل خواهد بود )مصباح یزدی، 1398، ص464(.

6ـ4ـ4. در نهاد جهاد و دفاع

یکی دیگر از نهادهای آرمان شهر تمدنی، نهاد جهاد و دفاع است. صلح و امنیت پایدار، یکی از مهم ترین اهداف 
آرمان شهر تمدنی است؛ اما این هدف با وجود دشمنان نگرش توحیدیِِ جامعه محقق نخواهد شد؛ جز آنکه اهل 
ایمان و عمل صالح به مبارزه با این دشمنان برخیزند و برای رضای حق تعالی به دفاع از وجود خود و متعلقات 
خویش بپردازند و از ایثار جان دریغ نورزند و به تجهیز جامعه به انواع علم و فن و سلاح مبادرت کنند. »با این 
آمادگی جامع و کامل، جامعة آرمانی از هرگونه خوف و ترسی پاک و پیراسته است؛ چرا که هیچ دشمن خارجی 

جرئت تجاوز و تعدی به آن را ندارد« )مصباح یزدی، 1398، ص465(.
5ـ4. تأملی در نوع پنجم از روابط انسانی

به رغم تأیید و تبیین مناسبات چهارگانه، به نظر میرسد که نوع دیگری نیز از مناسبات وجود دارد که میان هر 
انسان و مصنوعات خود او یا مصنوعات دیگران برقرار است. این نوع از روابط با گسترة عظیمی از مباحث حقیقی، 
همچون تولید کالا، و مباحث اعتباری، همچون خلق زبان و مفاهیم، همراه است. معمولًاً انسان ها به مصنوعات 
و محصولات خود علاقه نشان میدهند؛ اما دربارة مصنوعات دیگران، گاه با تردید، گاهی با طرد و گاهی نیز با 

شیفتگی و اقتباس مواجه میشوند. این نوع مواجهه، در حوزة محصولات تمدنی نیز کاملًاً هویداست.
در جامعة آرمانی، همة مصنوعات بشری بر اساس منافع و مصالح عالیة انسانی و الهی سنجیده میشوند و 

چنانچه مفسده ای قطعی بر تولید این مصنوعات مترتب شود، فاقد ارزش و اعتبار خواهند بود. 



17شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

5. گام سوم: شاخص های آرمان شهر تمدنی

1ـ5. شاخص های نظری 

1ـ1ـ5. ابتنای آرمان شهر تمدنی بر استخلاف و امانت الهی، نه مالکیت یا سلطه و سود

ارادة خداونـد از خلـق انسـان بـر روی زمیـن، اسـتخلاف و اعطـای امانت بوده اسـت و انسـان از حیث تکوین 
بـا پذیـرش مقـام خلافـت و دریافت امانت، تناسـب و سـازگاری داشـت. پس انسـان در تکوین تاریـخی خود، 
از مقـام خلافـت برخـوردار بـوده و ایـن مقام دارای چهار رکن اصلی اسـت: الف( مسـتخلِفِ، کـه همان خداوند 
سـبحان اسـت؛ ب( مسـتخلَفَ، کـه در اینجـا انسـان اسـت؛ البتـه همـة انسـان ها شایسـتگی مقـام خلافت را 
ندارنـد؛ بلکـه انسـان های صالـح و عالـم بـه اسـما و صفـات الهی بـرای تحقـق این مقـام از شایسـتگی لازم 
ـ86(؛ ج( مسـتخلَفٌٌَ فیه، کـه زمیـن یـا جهان طبیعت اسـت؛ د(  برخوردارنـد )مصبـاح یـزدی، 1399ب، ص84

مستخلَفٌٌَ به، که عبارت است از حفظ امانت الهی )مصباح یزدی، 1399ب، ص81(.
در جوامع مادیگرای غربی روابط اجتماعی دارای سه رکن است: انسان، زمین، سلطه یا سود )حیکم، 1394، 
ج1، ص190ـ195(. همه چیز از انسان )خودبسنده( آغاز میشود و روابط اجتماعی بر پایة مالیکت، سلطه و سود 
ترسیم و تفسیر م‌یگردد. در این روکیرد، وجود مستخلِفِ، یعنی خداوند، و نیز غرض او از آفرینش انسان و اعطای 

مسئولتِِی حفظ امانت )مستخلَفٌٌَ به( نادیده انگاشته، بلکه طرد شده است. 
این در حالی است که در جوامع دینی و معنوی، همه چیز از خدا )واجب‌الوجود بالذات( آغاز میشود و مهم ترین 
شاخص معنویت، تنظیم روابط انسانی بر پایة استخلاف است. ازاین‌رو روابط انسان با خدا، با خود یا شئونات وجودی 
خود )حیکم، 1394، ج2، ص26(، با طبیعت و با همنوعان خویش، بر مدار »استخلاف« تعریف میشود. وجود رکن 
چهارم، یعنی »خداوند« )مستخلِفِ( در جامعة معنوی، صرفاًً اضافة عددی نیست؛ بلکه فارق جوهری میان مدنیت 
مبتنی بر خلافت و امانت الهی و مدنیت مادی مبتنی بر مالیکت، سلطه و سود است )حیکم، 1394، ج1، ص195(

انسان در این روکیرد تمدنی، هم از منظر هستیشناختی بر سایر حیوانات برتری دارد )کرامت تکوینی( و 
هم از منظر اخلاقی از این ظرفیت برخوردار است که با تصحیح روابط چهارگانه )کرامت اکتسابی(، نه تنها بر 
حیوانات، بلکه حتی بر فرشتگان الهی نیز برتری یابد )مصباح یزدی، 1399ب، ص87ـ96(. این روابط بر پایة 

دین اسلام، که مقوم حیات و مهیمن و مسلط بر روابط حیاتی انسان میباشد، تنظیم یافته است.

2ـ1ـ5. تبعیت از ارادة تشریعی خالق هستی و قوانین الهی )نه ارادة بشری و قوانین عرفی(

انسان از جهت وجود، عین‌الربط به خالق هستی است و از جهت تدبیر، تحت اراده و ربوبیت تشریعی اوست. دستیابی 
به سعادت مادی و معنوی، در پرتو حقوق و تکالیف تعیین شده از سوی خداوند امکان پذیر است و ازاین‌رو حق 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  18

قانون گذارى مختص به خداوند است. اسلام طرفدار قانون بیشتر و هدایت در جمیع شئون بشرى است و ریشة 
اعتبار قوانین به مالک حقیقى موجودات برمىگردد و اوست که حق قانون گذارى در جمیع موارد لازم را دارد )به‌خلاف 
لیبرالیسم که حامی قوانین حداقلی اعتباریافته بر پایة تمایلات انسانی است( )مصباح یزدی، 1391ه، ج4، ص237(

3ـ1ـ5. توجه توأمان به نیازهای طبیعی و فطری انسان )نه صرف نیازهای طبیعی و مادی(

انسان مدارى یا اومانیسم در مکتب لیبرالیسم، انسان را به من طبیعى محدود میکند و فقط به بعد مادى و حقوق 
طبیعى وی میپردازد. خلق ارزش ها، وضع قوانین و تعیین سرنوشت، از سوی انسانی صورت میگیرد که صرفاًً 
به همین بعد مادی توجه دارد و اخلاق و دین از عرصه های زندگی طرد میشود. نتیجة چنین نگرشی، به حاشیه 
رانده شدن دین و بروز سکولاریسم در نظامات اجتماعی است. این در حالی است که انسان دارای دو بعد مادی 
و معنوی است. »روح« حقیقت انسان و »بدن مادی« مرکََب آن است. بر این اساس، اصالت روح و امور روحانی 
و تقدم آن بر بدن و امور مادی، در تمامی گسترة حیات فردی و اجتماعی باید مدنظر قرار گیرد و اسلام خواهان 

چنین امری است )مصباح یزدی، 1391ه، ج4، ص236(.

4ـ1ـ5. وجود دولت حق گرای دینی برای اجرای قوانین الهی )نه دولت سکولار(

تحقق ارادة تشریعی الهی در جامعه، نیازمند تشیکلاتی منسجم با کادر رهبری قوی از انسان های شایسته‌ای است که 
افزون بر شناخت دستورهای الهی قادر به اجرای آنها در جامعه با یاری مردم و تدبیر و هدایت امور با انگیزة الهی باشند. 
ازاین‌رو دولت مشروع دینی، دولت نخبگان شایسته‌ای است که در کنار اهتمام به اعتلای جامعه، جلوگیری از گسترش 
فساد تا حد ممکن، خدمت به عموم مردم، و هدایت آنها به سوی صلاح و کمال، در بینش دارای تفکر توحیدی، در 

گرایش دارای انگیزة الهی و معنوی و در کنش دارای سیره و رفتار صالحانه‌اند )مصباح یزدی، 1393، ص72ـ73(.

5ـ1ـ5. تعالیبخشی مادی و معنوی؛ کارویژة دولت )نه صرفاًً تأمین رفاه( 

در آرمان شهر تمدنی، غایت دولت تأمین مصالح مادی و معنوی است که از طریق تعالیبخشی به امور مادی در 
پرتو امور معنوی ـ دینی و فضیلت گرایی اخلاقی حاصل میشود. حفاظت از جان، مال و ناموس و گسترش رفاه 
این  ازسو‌یدیگر جزء کارویژه‌های دولت در  تعالی معنوی و اخلاقی فرد و جامعه  و  ازکیسو و نشر فضایل 
آرمان شهر است. »در موارد تعارض، حقوق جامعه بر فرد مقدم مىشود و جانب فضیلت بر جانب رفاه و مادیت 

رجحان میىابد« )مصباح یزدی، 1391ه، ج4، ص238(.
2ـ5. شاخص های عملی 

1ـ2ـ5. مردم سالاری دینی بر محور حقایق دین )نه فریبکاری و کتمان حقیقت( 

برخلاف دموکراسیهای غربی، اساس آرمان شهر تمدنی بر پایة صداقت و درست کاری است؛ ازاین رو حقایق 



19شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

دین بدون تحریف و کتمان به سمع و نظر مردم رسانده میشود و آنان با درک درست از حقایق دین به ارزیابی 
عملکرد مسئولان خویش میپردازند و آگاهانه و با ارادة آزاد، مسئولان جامعه را انتخاب میکنند. این در حالی 
است که در بسیاری از جوامع، مردم سالاری بر پایة ترس، تهدید، تطمیع و اغوای افکار عمومی صورت میگیرد 
و برخی از نهادهای دینی هم در قبال دریافت کمکهای ناچیز مالی از دولت ها حقایق را نادیده میانگارند 
)مصباح یزدی، 1382، ص214(. پنهان سازی حقایق دین بسیار خسارت بار است و از نتایج مهم آن این است 
که مردم گمراه میشوند )مصباح یزدی، 1391ج، ص155(. برای مقابله با انحرافات فکری در جامعه باید بدون 
هراس از تبلیغات مخالفان اسلام به بازشناسی اندیشه و ارزش های دین پرداخت و آن را با صراحت برای مردم 

تبیین کرد )مصباح یزدی، 1391ج، ص173(.

2ـ2ـ5. هم گرایی جامعه با هدف غایی مشترک )نه واگرایی و وادادگی(

رکن تشیکل زندگي اجتماعی و مدنی یا تحقق تمدن، پایبندی به تعهداتی است که افراد اجتماع در قبال کیدیگر 
دارند )مصباح یزدی، 1391الف، ج1، ص523(. در آرمان‌شهر تمدنی، افراد جامعه همسویی خود را با هدف غایی جامعه 
که عبودیت حق تعالی است، در سخن و عمل نشان م‌یدهند و در راستای وصول جامعه به آن هدف، با کیدیگر 
هم گرایی و هم‌افزایی دارند. ازاین‌رو »به همه احترام  گذاشته میشود تا روابط اجتماعى محکم و استوار و احساس 

محبت و همدردى و تعاون، در میان همة اعضاى جامعه برقرار گردد« )مصباح یزدی، 1391ب، ج3، ص222(.

3ـ2ـ5. برقراری امنیت فراگیر در جامعه )نه امنیت حداقلی(

برای رسیدن هر جامعه ای به هدف نهایی خود باید دست کم در چهار محور مهم، امنیت بر جامعه حاکم باشد و 
نیازهای آن جامعه در این محورها تأمین شود: 

الف( بهداشت و امنیت جسم و جان: در مرحلة اول، در جامعه باید شرایط به‌گونه‌ای فراهم شود که امنیت جانی 

وجود داشته باشد و افراد بتوانند با سلامت و عافیت به زندگی خود ادامه دهند. هر آنچه موجب حفظ حیات انسان ها 
توأم با عافیت شود، »مصلحت« و هر آنچه جان مردم و سلامت آنها را به خطر اندازد، »فساد« شمرده خواهد شد.

ب( رعایت حقوق مالی و امنیت اموال: کسانی که با زحمت و تلاش مشروع در پی کسب مال حلال‌اند، باید 

با خاطری آسوده به حق خود و منفعتی که لازمة آن تلاش است، نائل شوند و به اموال آنها تعدی و تجاوز نشود.
ج( حفــظ حریــم روابــط جنــسی و امنیــت خانــواده: انســان به حســب فطــرت خــدادادی و نیــز بــر 

اســاس فرهنــگ الــهی و اسلامی، آرامــش زنــدگی خــود را مرهــون زنــدگی خانــوادگی ســالم میدانــد. در 
صــورت به خطــر افتــادن ایــن آرامــش به ســبب گســترش روابــط نامعقــول و ناصحیــح جنــسی، جامعــه بــه 

سعادت نخواهد رسید )مصباح یزدی، 1393، ص67(.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  20

د( حفظ کرامت و امنیت حیثیت افراد: در این مرحلة نیز مسئلة امنیت آبرو و حیثیت افراد مطرح است و آنچه 

به حیثیت و آبروی انسان ها لطمه زند و آنها را از چشم مردم بیندازد، نوعی فساد است و باید از آن اجتناب شود.
هـ( امنیت و سلامت محیط اجتماعی دینی: تأمین تمام نیازهای طبیعی انسان مقدمه ای برای برقراری 

ارتباط حقیقی با خدا و تقویت آن است. حتی اگر در صورت تأمین تمام آن اهداف و مصلحت های مقدماتی، این 
هدف عالی به خطر افتد، همچنان هدف نهایی تحقق پیدا نکرده است )مصباح یزدی، 1393، ص67(.

4ـ2ـ5. آزادی قاعده مند در چهارچوب اخلاق و شریعت )نه آزادی مطلق(

محدودیت دنیای مادی، جامعة بشری و ساختار وجودی انسان گواهی بر محدود بودن آزادی انسان است. تعیین حدود 
آزادی باید بر پایة غایت زندگی انسان مشخص شود. ازآنجاکه غایت حیات انسان سعادت مادی و معنوی است و فضیلت 

و شریعت ابزارهای نیل به سعادت‌اند، پس آزادی باید در چهارچوب فضیلت و احکام شریعت تعریف شود. 

در تفکر الهى و دینى، آزادى بیان محدود است...؛ نوشتن یا طرح بعضى از مطالب در اسلام ممنوع 
است و خرید و فروش نوشتجات گمراهکننده حرام است؛ دشنام دادن به مقدسات دینى و چهارده 
معصوم؟عهم؟ در اسلام از تعرض به مال و ناموس و جان افراد، گناهش بزرگ تر است و لذا باید با 
آن برخورد کرد و آن شخص را مجازات نمود. یىک از مسائل مورد اختلاف ما با غربىها امروز بر 
سر مواردى مثل توهین سلمان رشدى به مقدسات دینى است. ریشة اختلاف به این دو طرز تفكر 
و دیدگاه نسبت به انسان و آزادىهاى قانونى بازمىگردد )مصباح یزدی، 1391ه، ج4، ص237(

5ـ2ـ5. مدارا در چهارچوب قوانین الهی )نه مطلق و پلورالیستی( 

در آرمان شهر تمدنی، اگرچه مدارا با مردم کی اصل محوری است، اما این مدارا به نحو اطلاقی و پلورالیستی 
نیست. اساساًً در این روکیرد، تساهل در باب مبانی عقیدتی، اصول اخلاقی و قوانین الهی پذیرفته نیست و مدارا 

در چهارچوب احکام الهی است )مصباح یزدی، 1391ه، ج4، ص238(.

6ـ2ـ5. تنظیم دوستیها و دشمنیها بر پایة معنویت )نه نفع و ضرر مادی(

روابـط اجتمـاعی در آرمان شـهر تمـدنی، رنگ الـهی، معنـوی و اخلاقی دارد؛ ازاین رو دوسـتی و دشـمنی افراد 
بـرای رضـای خداسـت، نـه منفعـت و ضـرر مادی. اساسـاًً دوسـتی بـر پایة نفـع و ضرر مـادی، بـرای اسلام و 
مسـلمین زیان بـار اسـت )مصبـاح یـزدی، 1399ب، ص332(. ارتبـاط معنـوی صمیمانـه بـا امـام جامعـه ـ که 
ـ و اطاعت پذیـری از او در حیـات فردی و اجتمـاعی، افـراد جامعـه را در برابر نفوذ  انسـان کامـل الـهی اسـت ـ
شیاطیـن، اشـرار و مفسـدین ضمانـت کـرده، از آسیب هـا حفـظ میکند. »توسـل واقـعی به آن منبـع قدرت و 
معنویـت، سـد محکـمی اسـت که مـا را در مقابـل جمیع وسوسـه های شیطـانی و آفت هـای دنیـایی و آخرتی 

مصون و محفوظ نگاه میدارد« )مصباح یزدی، 1391ج، ص144(.



21شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

3ـ5. شاخص های راهبردی 

1ـ3ـ5. رشد همه جانبه و متعادل )نه رشد تک بعدی و نامتوازن( 

تعالی و رشد فرد و جامعه در گرو پیمودن فرایند رشد آن دو در همة ابعاد و ساحات است. رشد تکبعدی، نه مطلوب 
و نه راهگشاست. ازاین‌رو آرمان‌شهر تمدنی هم باید از رشدی فراگیر و متوازن در همة ساحات زندگی برخوردار باشد.

این رشد )معنوی( در یک بعد است و باید در کنار آن، جنبه های دیگر نیز رشد کند تا کمالات 
انسانی موزون و متعادل شود. دل و ذهن و عقل و قلب باید به‌گونة هماهنگ تعالی یابند. خداپرستی 
باید در تمامی فضاهای اجتماعی، معاشرت‌ها، تربیت‌ها،  نباید تنها در سجده دیده شود؛ بلکه 
با وظایف اجتماعی در تضاد نیست  مناسبات انسانی و مسئولیت ها پررنگ باشد. رشد معنوی 

)مصباح یزدی، 1391ج، ص36(.

2ـ3ـ5. پایه بودن مصالح معنوی برای انسجام اجتماعی )نه منافع مشترک مادی(

برداشت مشترک اعضای آرمان شهر از سعادت حقیقی و راه های وصول به آن سبب میشود که آنها هر آنچه در 
راستای سعادت است، به مثابة »مصلحت« پذیرا باشند و همین مصلحت های مشترک معنوی به نوبةخود زمینه ساز 
وحدت و انسجام اجتماعی بر پایة برادری و محبت خواهند شد. »ارزش همبستگىهاى اجتماعى وابسته به این است 
که به‌دنبال هدف صحیح به‌وجود بیایند و براى تأمین مصالح معنوى مشترک مفید باشند. در غیر این صورت، هرچند 
از جهت مادى مفید باشند، اما به لحاظ معنوى زیان بار است و پشیمانى م‌ىآورد« )مصباح یزدی، 1391ب، ج2، ص107(

3ـ3ـ5. مقاومت در برابر تهدیدات و تطمیع ها با کمک قدرت ایمان )نه سستی و سازش(

جامعة آرمانی تمدنی جامعه‌ای مقاوم در برابر انواع موانع، آسیب ها، فشارها و تهدیدات داخلی و خارجی است و تسلیم‌ناپذیر 
است؛ زیرا بر پایة ایمان و عمل صالح شکل گرفته است. این دو امر در استحکام درونی افراد جهت تداوم مسیر و دفاع 
از هویت و استقلال جامعه بسیار مؤثرند. پس »برای اینکه بتوانیم در مقابل تهدیدها و تطمیع ها مقاومت کنیم، باید 

ایمان خود را تقویت کنیم... . ایمان با عمل و تلقین تقویت میشود« )مصباح یزدی، 1382، ص119(.

4ـ3ـ5. اصلاح اجتماعی بر مدار معرفت دینی معتبر و جامع )نه بر پایة قرائت نسبیگرا از دین( 

در آرمان شهر تمدنی، هرگونه مبارزه با مفاسد اجتماعی و اصلاح امور باید بر مبنای معرفتی واحد و قرائتی معتبر 
و جامع از دین صورت گیرد؛ دینی که به نوبةخود به شرایط محیطی حاکم بر پدیده ها نظر دارد و زمینة صدور 
احکام در امور متغیر را بر اساس روش اجتهادی فراهم ساخته است. بدیهی است که فهم فرعونی یا قرائت 
استکباری از اصلاح و افساد که بر پایة پلورالیسم و نسبیگرایی است، به هیچ وجه پذیرفته نیست؛ زیرا چنین 

قرائتی با روح دین سازگار نخواهد بود )مصباح یزدی، 1393، ص89ـ101(.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  22

مصلحان اجتماعی نیز به رغم توجه به اقتضائات زمانه و شرایط محیطی حاکم بر جامعه، خالصانه و مؤمنانه 
تکلیف شرعی خود را تشخیص میدهند و بر اساس آن عمل میکنند. 

اینان وقتی احساس وظیفه کردند، از سرزنش دشمنان و دوستان ناآگاه دلسرد نم‌یشوند؛ هنگامی 
که تشخیص دادند باید به میدان نبرد با نارواییها بیایند، با تمامی توان، خالصانه و عاشقانه، تا 
سرحد شهادت مکیوشند و بر این تلاش ها افتخار مکینند؛ تمام همتشان این است که دین را 

زنده نگه دارند و در این راستا خود را در میان نمیبینند )مصباح یزدی، 1391ج، ص42(.

5ـ3ـ5. معادباوری و شهادت طلبی )نه دنیازدگی و راحت طلبی( 

اغلب اعضای آرمان شهر تمدنی، نه رفاه طلب اند و نه به مطامع دنیوی دل بسته اند؛ نورانیت حاصل از ایمان و 
عمل صالح، آنان را به مسائل معنوی و تقرب الهی مشتاق تر ساخته است؛ ازاین رو دل به ملاقات حق تعالی و 
پاداش او دارند؛ هرچند در اعتلای مادی و معنوی جامعه از هیچ گونه اقدام دارای مصلحتی دریغ نخواهند کرد. 

چنین انسانی به دستاوردهای دنیایی ب‌یاعتناست و حتی از لذت‌های دنیوی دل خوشی ندارد؛ بلکه همواره 
مشتاق پرواز از این قفس است؛ زیرا جهانی را شناخته و دیده است که سرشار از بهجت و سرور و 

لذت وصف ناپذیر است. دنیای فانی برای او بسیار تنگ است )مصباح یزدی، 1391ج، ص57(.

6ـ3ـ5. تکریم و پاسداشت شعائر الهی )نه سنت های جاهلی(

ازاین رو تکریم و  در آرمان شهر تمدنی، مردم و مسئولان اهتمام جدی به احیا و نشر ارزش های الهی دارند؛ 
پاسداشت شعائر الهی که در قالب مناسک اجتماعی دین و تکریم ایامی خاص جلوه گر میشود، برای آنها اهمیتی 
اساسی دارد. این در حالی است که برخی نیز تلاش دارند که با تغییر ارزش های الهی زمینة تحول حاکمیت 

دینی به نفع حاکمیت جاهلی را فراهم سازند. از این روست که: 

برخی زمان‌ها و مکان ها در دین اسلام از اعتبار و ارزش ویژه برخوردارند. توجه و احترام به نمادها 
و شعائر این ایام و اماکن ]مقدس[ از شاخص های جامعة معنوی است. سرّّ این امر که بر بزرگ‌داشت 
شعائر مذهبى تأکید گردیده، همین است که مردم با دیدن آنها به یاد خدا مىافتند... . کسانى که 
به بزرگ‌داشت شعائر در جامعه کمک مکىنند، در حقیقت به زنده نگاه داشتن یاد خدا کمک مک‌ىنند 

)مصباح یزدی، 1399الف، ص103(.

7ـ3ـ5. مسئولیت پذیری جمعی و نظارت همگانی )نه بیتفاوتی اجتماعی و مسئولیت ناپذیری جمعی(

جامعة آرمانی تمدنی جامعه ای مسئولیت پذیر است و همة اعضای آن در جهت بهبود امور با کیدیگر همکاری 
دارند و در تشخیص مصادیق »خیر و معروف« و نیز »شر و منکر«، چه در امور مادی و چه در امور معنوی، به 

کیدیگر کمک میکنند. ازاین رو: 



23شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

از دیدگاه اسلام...، همة مردم در برابر یکدیگر مسئولیت دارند؛ هم باید نیازمندی‌های ضروری یکدیگر 
را تأمین کنند و هم نظارت مستمر داشته باشند تا فساد در عرصة اخلاق و معنویت رایج نشود؛ و اگر 

کسانی به چنین فسادی گرفتار شدند، آنها را معالجه کنند )مصباح یزدی، 1391د، ص37(.

8ـ3ـ5. محرومیت زدایی و مبارزه با اسراف )نه اسرافکاری و اشرافیگری(

همواره در جوامع افرادی هستند که با روحیة اشرافیگری به اسراف در استفاده از منابع حیاتی جامعه مبادرت 
میورزند. آرمان شهر تمدنی، نه تنها باید از این خصیصه بری باشد، بلکه باید تلاش کند که این منابع تا حد 

امکان در اختیار اقشار محروم و مستضعف جامعه قرار گیرد. 

انسان ها با... اسراف و تبذیر، ازیک سو خودشان را از بهره بری کامل از نعمت عقل و دل و سایر 
نعمت های روحی و حکمت و معرفت و معنویت محروم میسازند و ازسوی دیگر سبب محروم 
شدن دیگران از همین نعمت هاى مادى براى حداقل تغذیه و تأمین نیازهاى جسمى براى ادامة 

زندگى و کسب سلامتى و نیرو مىشوند )مصباح یزدی، 1391ب، ج3، ص201(.

9ـ3ـ5. آزادی معنوی اجتماعی )نه اسارت هواهای نفسانی جمعی(

روح منفعت طلب و لذت گرای فردی که زمینه ساز بردگی انسان در مقابل هواهای نفسانی میشود، باید به واسطة 
خردورزی و معناگروی مهار شود و آزادی معنوی که حاصل رهایی انسان از اسارت نفس است، فراهم گردد. 
افراد جامعه نیست؛ بلکه  برخلاف دموکراسیهای موجود غربی، آرمان شهر تمدنی جولانگاه هواهای نفسانی 

برعکس، زمینه ساز آزادی معنوی اتباع خویش است. 

انبیا و... مکتب های غربی این است که فرستادگان الهی آمده اند به مردم آزادی  تفاوت مکتب 
معنوی بدهند که آزادی مقدسی است و تنها از راه نبوت، دین، وحی، ایمان و تقوا به دست میآید. 
انسان باید روح خود را از این رذالت ها، جهالت ها، گناه ها و سرپیچی از قوانین الهی آزاد کند و از 
اسارت نفس، شهوات و هواهای نفسانی بیرون آید. کسی که آزادی معنوی دارد، تنها خدا را 
میپرستد... . انسانی که بردة دنیا، جاه طلبی و ثروت و زیاده خواهی است، نمیتواند ادعای آزادی 

داشته باشد )مصباح یزدی، 1391ج، ص170(.

نتیجه گیری

بودیم. ترسیم  اندیشة علامه مصباح یزدی  آرمان‌شهر تمدنی در  این مقاله در جست‌وجوی شاخص‌های  در 
آرمان شهر یا جامعة آرمانی از منظر علامه مصباح یزدی، که با روکیرد تمدنی صورت پذیرفته است، از سه ویژگی 
متمایز با دیگر آرمان شهرها همراه است: اولًاً پیوند بسیار نزدیکی با ابعاد وجودی انسان و واقعیت های عینی 
اجتماعی دارد؛ ثاناًًی به تبیین هدف اصلی و اهداف میانی در سلسله مراتب اهداف جامعة آرمانی میپردازد؛ ثالثاًً 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  24

شاخص های آرمان شهر را به مثابة راهبردهای دستیابی به چنین جامعه ای مورد توجه قرار میدهد.
جامعة آرمانی و مطلوب علامه مصباح یزدی جامعه‌ای است که افرادش با بهره مندی از عقاید، اخلاق و اعمال 
موافق با تعالیم و احکام اسلامی و با اشتراک مساعی در امور مادی و معنوی در مسیر سعادت و کمال حقیقی خود 
گام برم‌یدارند. گام نخست، تعیین هدف غایی آرمان شهر تمدنی است و آن استکمال انسان در ابعاد مختلف نظری 
و عملی و نهایتاًً دستیابی به سعادت و قرب الهی است. گام دوم، ترسیم روابط چهارگانة انسان با خدا، انسان با خود، 
انسان با طبیعت و انسان با همنوعان است. در آرمان شهر تمدنی علامه مصباح، رابطة انسان با خدا در تعیین غرض 
و جهت‌گیری هر کی از افعال فردی و اجتماعی وی مورد توجه است و کرامت افراد بر اساس قرب و بعد الهی آنان 
تعریف میشود. رابطة انسان با خود نیز بر اساس حقوق و حدود الهی و بر مبنای حفظ امانت الهی ترسیم میشود. 
نوع ارتباط انسان با طبیعت بر مدار خلافت انسان و امانت الهی بودن طبیعت شکل م‌یگیرد؛ به نحویکه تصرف در 
طبیعت با اسراف و تلف ساختن طبیعت همراه نخواهد بود. رابطه با دیگران نیز در دو قالب ارتباط با افراد حقیقی و 
نهادهای حقوقی قابل بررسی است. نکیوکاری، احسان، عدالت و انصاف، معیارهای ارتباط‌گیری مؤثر، مناسب و 
صحیح با همنوعان هستند. ارتباط با دیگران، گاه در قالب نهادهای خانواده، حقوق، سیاست، اقتصاد، آموزش و 
پرورش، جهاد و دفاع و دیگر نهادهای اجتماعی جلوه گر میشود. در آرمان شهر تمدنی باید در راه تحیکم و تقویت 

بنیان خانواده و جلوگیری از متلاشی شدن این واحد اجتماعی بسیار مهم، سعی بلیغی به عمل  آید. 
در بخش اقتصاد، دولت باید مردم را برای تلاش اقتصادی ترغیب کند و خود اهداف کلان، راهبردها و راهکارهای 
اقتصادی را ترسیم نماید. در بعد سیاسی، هر فرد باید به میزانی که از امتیازات علمی، اخلاقی و عملی بهرۀ بیشتری 
دارد، به رأس هرم قدرت سیاسی و اجتماعی نزدکیتر  شود. در بعد حقوقی باید قوانین عادلانه و روزآمد در باب 
سیاست داخلی و خارجی با نظر به مقتضیات زمان و مکان، از مجموعة اصول شریعت به‌روشی اجتهادی توسط 
فقیهانی مؤمن و متعهد استنباط شود. در بعد آموزش و پرورش باید افراد را بر طبق شناخت‌های دینی رشد و پرورش 
داد و موجب پیشرفت آنها در اخلاق و علم و معنویت شد. همچنین باید تعلیم علوم و معارف، فنون و صنایع، و 
حرفه هایی را که برای رفع نیازمندیهای مادی و اقتصادی جامعه ضروری است، در دستور کار قرار داد. در بعد جهاد 
و دفاع، آرمان شهر تمدنی از آمادگی جامع و کامل برخوردار است. از جهت روحی، دارای مردمی با روحیة ایثار و 
ازخودگذشتگی است و از لحاظ استعداد، مجهز به همة انواع علوم و فنون و تسلیحات لازم و مناسب برای توفیق 

در تدابیر جنگی است و نهایتاًً بر پایة ایمان به حق، از هرگونه خوف و ترسی پاک و پیراسته است.
استاد مصباح در گام سوم به برخی از شاخص های آرمان شهر تمدنی بدین شرح اشاره میکنند: شاخص های 
نظری، همچون ابتنای آرمان شهر بر استخلاف و امانت الهی؛ تبعیت از ارادة تشریعی الهی؛ توجه توأمان به 



25شاخص های آرمان شهر تمدنی در اندیشهٔٔ علامه مصباح یزدی

نیازهای طبیعی و فطری؛ و وجود دولت حق گرای دینی؛ شاخص های عملی، همانند مردم سالاری دینی بر محور 
حقایق دینی؛ تعالیبخشی مادی و معنوی به مثابة کارویژة دولت؛ هم گرایی جامعه با اهداف غایی؛ برقراری امنیت 
فراگیر در جامعه؛ آزادی قاعده مند در چهارچوب اخلاق و شریعت؛ تنظیم دوستیها و دشمنیها بر پایة رضای 
الهی؛ و مدارا در چهارچوب قوانین الهی؛ و نهایتاًً شاخص های راهبردی، نظیر رشد همه جانبه و متعادل؛ پایه بودن 
مصالح معنوی برای انسجام اجتماعی؛ مقاومت در برابر تهدیدات؛ اصلاح اجتماعی بر پایة معرفت دینی معتبر و 
اجتماعی؛  الهی؛ مسئولیت‌پذیری  ارزش های  پاسداشت شعائر و  جامع؛ معادباوری و شهادت طلبی؛ تکریم و 

محرومیت زدایی و مبارزه با اسراف؛ و آزادی معنوی اجتماعی. 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  26

منابع
حیکم، سیدمنذر )1394(. مجتمعنا فی فکر و تراث الشهید السید محمد باقر الصدر. قم: مجمع جهانی تقریب مذاهب اسلامی.

زرین کوب، عبدالحسین )1402(. تاریخ در ترازو. تهران: امیرکبیر.
سعادت، عبدالمهدی و کلانتری، میترا )1402(. مقایسة تطبیقی آرای توماس مور و نکیولو ماکیاولی در باب آرمان‌شهر )نمونة مطالعاتی: 

https://civilica.com/doc/1957985 :کتاب های اتوپیا و شهریار. فصلنامة معماریشناسی، )28(، 74ـ82، به‌نشانی
سورویكن، الكساندر پینزیم )1377(. نظریه های جامعه شناسی و فلسفه های نوین تاریخ. ترجمة اسدالله مبشری. رشت: حق‌شناس.

طوسی، نصیرالدین )1385(. اخلاق ناصری. تصحیح: مینوی و حیدری. تهران: خوارزمی.
مصباح یزدی، محمدتقی )1379(. جامعه و تاریخ در قرآن. تهران: شرکت چاپ و نشر بین‌الملل سازمان تبلیغات اسلامی.

.مصباح یزدی، محمدتقی )1382(. آذرخشی دیگر از آسمان کربلا. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی
مصبـاح یـزدی، محمدتـقی )1382(. نـگاهی گـذار بـه نظریـة ولایت فقیـه. نـگارش: محمدمهدی نـادری قمی. قم: مؤسسـة 

.آموزشی و پژوهشی امام خمینی
مصبـاح یـزدی، محمدتـقی )1388(. جـامی از زلال کوثـر. تحقیـق و نـگارش: محمدباقـر حیـدرى. قـم: مؤسسـة آموزشـى و 

.پژوهشى امام خمینى
مصباح یزدی، محمدتقی )1391الف(. رساترین دادخواهی و روشنگری )شرح خطبة حضرت زهرای مرضیه ـ علیهاالسلام ـ معروف به 

.خطبة فدکیه(. نگارش: عباس گرایی. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی
.مصباح یزدی، محمدتقی )1391ب(. اخلاق در قرآن. تحقیق: محمدحسین اسکندری. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی

 .مصباح یزدی، محمدتقی )1391ج(. آفتاب مطهر. تدوین: گلی زواره. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی
 .مصباح یزدی، محمدتقی )1391د(. بزرگ ترین فریضه. تدوین: قاسم شبان‌نیا. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی

.مصباح یزدی، محمدتقی )1391ه(. پرسش ها و پاسخ ها. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی
.مصباح یزدی، محمدتقی )1393(. اصلاحات، ریشه‌ها و تیشه‌ها. نگارش: قاسم شبان‌نیا. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی

.مصباح یزدی، محمدتقی )1398(. جامعه و تاریخ از نگاه قرآن. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی
مصبـاح یـزدی، محمدتـقی )1399الـف(. آئین پـرواز، ویژة جوانـان و نوجوانـان. تلخیص: جـواد محدثی. قم: مؤسسـة آموزشی 

.و پژوهشی امام خمینی
.مصباح یزدی، محمدتقی )1399ب(. انسان شناسی در قرآن. تدوین: محمود فتحعلی. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی

مظاهری، ابوذر و صولتی، یاسر )1400(. چهارچوب مفهومی تمدن از دیدگاه علامه مصباح. معرفت، 30)287(، ۲۷ـ۴۰.
معین، محمد )1386(. فرهنگ فارسی معین. تهران: زرین.

More, Sir Thomas ( 2025). britannica. https://www.britannica.com/topic/utopia,
https://www.merriam-webster.com


