
Abstract
Allamah Tabatabai, one of the great scholars of the Islamic world in the 
fields of philosophy, mysticism, exegesis, and jurisprudence, has written 
important discussions concerning major social and political issues of the 
Islamic world, especially the issue of leadership and authority. In this article, 
using a qualitative approach based on library research and description 
and analysis of data, we show that from Allamah's perspective, during 
the presence of the Infallible Imam, the Imam himself, as the vicegerent 
of God, must rule. During the period of his occultation (ghaybah), the 
person who is the most proximate and similar to the Infallible Imam, who 
is the most elite and distinguished individual in society, must rule. This 
person, who is at the highest levels of piety, is a jurist (faqīh) regarding 
knowledge of God's rulings, and is insightful, competent, and courageous 
in terms of awareness of world conditions and the interests of the people. 
In Allamah Tabatabai's view, he represents the prime example of the most 
elite individual in society and the person most proximate to the Infallible 
Imam and is qualified for leadership and governance.

Keywords:governance, ruler, divine vicegerency, Imam, period of Occultation, 
Guardianship of the Jurist (Wilayat al-Faqīh)

Received: 2025/07/07 - Accepted: 2025/10/27

 Mahmoud Javadi Vala         / Assistant Professor, Mysticism Department, Imam Khomeini Educational
and Research Institute, Qom, Iran                                                                                           javadivala@iki.ac.ir

Examining the Condition of Juristic Proficiency (Fiqāhat) in the Ideal 
Ruler in the Thought of Allamah Tabatabai

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.4.1

10.22034/siyasi.2025.5002256

2025, Vol. 16, No. 2, 61-80Ma'rifat-e Sīasī



سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص 61ـ80

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.4.1

10.22034/siyasi.2025.5002256

چکيده
علامه طباطبائی، از دانشمندان بزرگ جهان اسلام در حوزة فلسفه، عرفان، تفسیر و فقه، دربارة 
مسائل کلان اجتماعی و سیاسی جهان اسلام، به ویژه مسئلة ولایت و زعامت، مباحث مهمی را به 
رشتة تحریر درآورده اند. ما در این مقاله با روکیرد کیفی مبتنی بر تحقیق کتابخانه ای و توصیف و 
تحلیل داده ها نشان میدهیم که از منظر علامه، در زمان حضور امام معصوم باید خود امام به عنوان 
خلیفةالله حاکم شود و در دوران غیبت ایشان باید نزدکیترین و شبیه ترین شخص به امام معصوم 
که زبده ترین و برجسته ترین فرد از افراد جامعه است، حاکم جامعه شود. کسی که به لحاظ تقوایی در 
بالاترین درجات تقوا بوده و در زمینة علم به احکام خدا، فقیه و از جهت آگاهی به شرایط و اوضاع 
جهان و مصالح مردم، شخصی بصیر و کاردان و شجاع است، مصداق بارز زبده ترین فرد جامعه و 
نزدکیترین شخص به امام معصوم نزد علامه طباطبائی است و صلاحیت زعامت و حکومت را دارد

کليدواژه ها: حکومت، حاکم، خلافت الهی، امام، دوران غيبت، ولایت فقیه.

بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشة علامه طباطبائی

دريافت: 1404/04/16 - پذيرش: 1404/08/05

javadivala@iki.ac.ir محمود جوادی والا                                     / استاديار گروه عرفان، مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟، قم، ايران



63بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

مقدمه

وجود حاکم مطلوب و شایسته برای افراد هر جامعه ای که به دنبال سعادت اند، نیاز بنیادینی است که بدون آن 
ممکن نیست اجتماعی به قله های کمال و خوشبختی در امور مادی و معنوی برسد؛ ازهمین رو ویژگیهای حاکم 
مطلوب محل بحث و نظر اندیشمندان، به ویژه اندیشمندان مسلمان بوده است و ازآنجاکه عالمان فرقه ها و ادیان 
مختلف جهان، حتی فرق مسلمین، در این ویژگیها هنوز اختلاف دارند، لازم است که این بحث مهم به صورت 

پیوسته و عمیق توسط محققان و اندیشمندان پیگیری شود. 
با توجه به اینکه علامه طباطبائی یکی از برجسته ترین و بزرگ ترین دانشمندان معاصر جهان اسلام است 
که اندیشة ایشان در زمینة مباحث اجتماعی و سیاسی اسلام محل رجوع محققان و روشنفکران زیادی واقع 
شده، واکاوی اندیشة ایشان، خصوصاًً در مسئلة مهم صفات حاکم مطلوب، اهمیت ویژه ای دارد؛ ضمن اینکه این 
بحث در نظام جمهوری اسلامی ایران، با توجه به وجود ولایت فقیه در اصول قانون اساسی آن، از اهمیت 

راهبردی نیز برخوردار است.
یکی از اسباب ضرورت این بحث، وجود شبهات فراوانی است که برخي روشنفکران ديني معاصر در مسئلة 
جدايي دين از سياست مطرح کرده اند. این افراد معتقدند که دین تنها براي آخرت و تأمين معنويت انسان در دنيا 
نازل شده است و هيچ قانون و برنامه اي دربارة زندگي دنيوي مردم ندارد. به ديگر سخن، انتظار بشر از دين تنها 
در ابعاد معنوي انسان است و نبايد از دین انتظار حل مشکلات معيشتي و دنيوي مردم را داشت و اين امور به 
خود مردم واگذار شده است. لازمة اين انديشه، جدايي دين از سياست و نيز انحصار خلافت پيامبران، امامان و 
انسان هاي کامل به خلافت باطني، و عدم شمول آن بر خلافت ظاهري و سياسي است. بنا بر این دیدگاه، حاکم 
اجتماعی لازم نیست که حتماًً انسانی الهی، معصوم و عالم به دین از میان پیامبران و امامان باشد و در صورتی 
که پيامبر يا امامي رياست اجتماعي و سياسي مردم را عهده دار شود، نه به جهت حق و تکليف الهي و شرعي، 
بلکه به دليل تکليفي است که مردم بر عهدة او گذاشته اند و بر اساس حق انتخاب خود، او را برگزيده اند )بازرگان، 
1377، ص285؛ حائري يزدي، بي تا، ص151 و 153؛ سروش، 1376، ص137(. ازاین رو ایشان شرط عصمت، 

نصب الهی و علم به دین و احکام الهی را در حاکم مطلوب جامعه زیر سؤال برده اند. 
یکی دیگر از مسائلی که ضرورت این بحث را در پی دارد، این است که برخی از کسانی که شبهة یادشده 
را نپذیرفته اند و شرط عصمت، نصب الهی و علم به احکام الهی را در حاکم و امام جامعه در زمان حضور انسان 
کاملِِ معصوم لازم و ضروری میدانند، معتقدند که علامه طباطبائی در دوران غیبت امام معصوم، فقاهت و علم 
به دین را در حاکم مطلوب جامعه شرط نمیداند و هیچ حقی در حکومت براى هیچ طايفه و صنفی، از جمله 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  64

فقها و مجتهدین، قائل نبوده است )طباطبائی، 1387، ص122، پاورقی1(؛ چراکه از منظر ایشان، فقها مانند 
محدثان و قاریان فاقد خبرگی و تخصص در مسائل سیاسی و ب‌یارتباط با حکومت و سیاست‌اند )قدردان قراملیک، 

1385، ص133(. بنابراین، این بحث برای پاسخ به این دو شبهه ضرورت دارد.
پرسش اصلی این پژوهش از این قرار است: آیا در دیدگاه علامه طباطبائی، حاکم مطلوب جامعه میتواند 
آیا از منظر علامه  از ناحیة خدا و غیر عالم به دین و احکام الهی باشد؟  انسانی غیر معصوم و غیر منصوب 
طباطبائی، ویژگی فقاهت در حاکم مطلوب اسلامی در دوران غیبت شرط نیست؟ اما پرسش های فرعی چنین 
است: آیا از منظر علامه طباطبائی، دین از سیاست جداست؟ آیا حاکم مطلوب جامعه در دوران غیبت حتماًً باید 

دارای بالاترین درجات تقوا و ورع باشد؟

1. پیشینة پژوهش

آثار زیادی در موضوع اندیشة سیاسی علامه طباطبائی وجود دارد که میتوان آنها را در دو بخش بررسی کرد:
الف( آثاری که به ویژگیهای حاکم پرداخته، ولی صفت فقاهت را در دوران غیبت مطرح نکرده‌اند: برخی منابع 
صفات حاکم را مطرح کرده‌اند؛ ولی به ویژگی فقاهت حاکم در دوران غیبت نپرداخته‌اند؛ مانند کتاب علامه طباطبائی 
فیلسوف علوم انسانی ـ اسلامی )خسروپناه، 1390(؛ مقالة »جامعة مطلوب در اندیشة علامه طباطبائی« )حسامی، 
1398(؛ مقالة »مردم سالاری دینی در پرتو نظریة ادراکات اعتباری علامه طباطبائی« )یزدانی مقدم، 1388(. این 
آثار بیشتر به حکومت مطلوب از دیدگاه علامه پرداخته و دربارة صفات، تنها به چند صفت محدود اشاره کرده‌اند؛ 
مثل حکمرانی مطابق با احکام الهی و اجرای احکام و محافظت از آنها یا عمل بر اساس شورا در غیر احکام دین. 
ب( آثاری که صفت فقاهت را نیز مطرح کرده‌اند: این آثار به چهار دسته تقسیم میشوند: برخی صفت فقاهت 
را به صورت غیر صریح و مبهم مطرح کرده اند؛ مثل کتاب مردم و حکومت اسلامی در اندیشة سیاسی علامه 
طباطبائی )اميدي و ديگران، 1395(، که صفات حاکم را اولًاً به صورت مختصر از منظر علامه مطرح کرده؛ ثاناًًی 
به جای فقاهت، ویژگی علم به قوانین الهی را برای حاکم استنباط نموده است؛ به این دلیل که حاکم باید مجری 
احکام الهی باشد و بدون علم به احکام نمیتوان آنها را اجرا کرد )اميدي و ديگران، 1395، ص51 و 52(. روشن 
است که علم به قوانین الهی صفتی است که هم میتواند در فقیه باشد، هم در غیر فقیه. غیر فقیه میتواند در 
مسائل مستحدثه با مشاورة فقهی از فقها، به احکام الهی علم پیدا کند. پس این اثر، صفت فقاهت را برای حاکم 
به صورت صریح و روشن ثابت نکرده است. البته در جای دیگری از این اثر تصریح شده است که نظریة سیاسی 
علامه طباطبائی در عصر غیبت، ارتباط مستقیمی با مفهوم »ولایت فقیه« در اندیشة امام خمینی؟رح؟ دارد )امیدی 

و دیگران، 1395، ص125(. 



65بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

دستة دوم، مثل مقالة »استلزام های مبانی خداشناسی در ساحت سیاست از منظر علامه طباطبائی« )عابدی، 1394(، 
ویژگی فقاهت را صریحاًً مطرح کرده است؛ ولی دلیلی که از بیان علامه آورده، دلیل صریح و روشنی نیست. وی به 
حجیت قول مجتهد برای مقلد در بیان علامه استدلال کرده است )عابدی، 1394، ص81( که معلوم نیست مراد علامه 

مجتهدی است که ولایت مقیده فقط در امور حسبه دارد یا مجتهدی است که ولایت در حکومت نیز دارد.
دستة سوم آثاری هستند که معتقدند علامه از روی عمد به ویژگی فقاهت تصریح نکرده و آن را مسکوت 
)عليخاني و همکاران، 1390( و مقالة »تبیین مفهوم  اندیشة سیاسی متفکران مسلمان  گذاشته است. کتاب 
مشارکت شهروندی در مدیریت شهری از دیدگاه علامه طباطبائی« )پیربابایی و همکاران، 1393( از این دسته‌اند.
دستة چهارم آثاری هستند که برخلاف سه دستة قبل، ویژگی فقاهت را از حاکم مطلوب نفی کرده اند؛ مثل 
حجتی کرمانی در پاورقی کتاب روابط اجتماعی در اسلام. وی معتقد است که علامه طباطبائی هیچ حقی براى 
هیچ طايفه و صنفی، از جمله فقها و مجتهدین، براى حكومت قائل نبوده است؛‏ چراکه سخنی از ولایت فقیه، 
نیابت امام زمان؟عج؟ و نصب عام در امر حکومت بیان نکرده و این امر را مربوط به جامعة اسلامی دانسته است 
)طباطبائی، 1387، ص122، پاورقی 1(. همچنین قدردان قراملیک در مقالة »حکومت مردم سالار دینی از دیدگاه 
علامه طباطبائی« معتقد است که علامه فقها را در ردیف محدثان و قاریان نام برده و برای آنها خبرگی و 
تخصص در مسائل سیاسی قائل نشده و آنها را بیارتباط با حکومت و سیاست دانسته است )قدردان قراملیک، 
1385، ص133(. از این دو بیان استفاده میشود که گویا علامه اعتقادی به ولایت فقیه در دوران غیبت نداشته 
است. البته پورفرد در مقالة »کارویژه های نظام سیاسی اسلام در اندیشة سیاسی علامه طباطبائی« در خصوص 
اینکه علامه دربارة نصب ولیفقیه و نیابت امام زمان؟عج؟ سخنی نگفته است، ابتدا با کمی تردید میگوید: ظاهراًً 
میتوان استفاده کرد که علامه در زمان غیبت حق ویژه ای برای طایفة خاصی در انتخاب حاکم قائل نیست؛ اما 
در ادامه با پرسشی این تردید را بیشتر میکند و میگوید: »این پرسش جا دارد که حاکمی که میخواهد بر 
اساس مبانی علامه طبق سیرة رسول‌الله حکومت کند و احکام الهی را بدون کم و زیاد و تغییر اجرا کند، 
آیا مصداقی جز اسلام‌شناس واقعی و فقیه جامع‌الشرایط میتواند داشته باشد؟« )پورفرد، 1396، ص133 و 134(

ما در این مقاله وجود شرط فقاهت برای حاکم اسلامی را از دیدگاه علامه طباطبائی تبیین و اثبات میکنیم 
و دیدگاه مقابل را نقد خواهیم کرد.

2. مفهوم شناسی حاکم

واژة »حاکم« در زبان عربی از ریشة »ح ک م« به معنای منع است و ازاین رو حکم به معنای منع از ظلم است و 
لگام و دهنة چارپا را »حََکََمة الدابة« نامیده اند؛ چراکه حیوان را از حرکت منع میکند یا حِِکمت را »حکمت« 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  66

گفته اند، چون منع از جهل میکند )ابن فارس، 1404ق، ج2، ص91(. ازآنجاکه »حیکم« به عالم و کسی اطلاق 
شده است که کارهایش را از روی اتقان و استحکام انجام میدهد )جوهری، 1376ق، ج5، ص1901 و 1902(، 
برخی از صاحب نظران در زمینة لغت، اصل این واژه را به معنای هر کار و وصفی دانسته اند که از روی قطع و 
یقین صورت میگیرد )مصطفوی، 1385، ج2، ص309(. البته به نظر میرسد که اصل این واژه به همان معنای 
»منع« باشد که صاحب مقاییس و اکثر لغویین گفته اند و اطلاق »حُُکم« به علم، فقه و یقین و اطلاق »حیکم« 
به کسی که کارهایش را از روی علم و یقین و اتقان و محکم کاری انجام میدهد، به جهت همان وجه تسمیة 
اول باشد؛ یعنی منع از جهل، شک، ظلم و هر نوع ضعف و نقص. از اینجا وجه تسمیة »حاکم« و »حکومت« 
نیز معلوم میشود که به جهت منع از هر نوع ضعف و نقص برای مردم و کشور است که موجب استحکام کشور 

و مردمان آن در برابر ظلم و تعدی دیگران یا جهل و شک مردم یا هر نوع نقص و ضعف دیگری میشود. 
در لغت نامه های فارسی نیز حاکم به معنای داور، قاضی، راعی، والی، فرمانده، فرمانروا و آن که ریاست و 
حکومت کشور یا ولایتی را بر عهده دارد، آمده است )معین، 1378، ج1، ص1334؛ دهخدا، 1377، ج6، ص8553؛ 

انوری، 1381، ج3، ص2451(.
اما در اصطلاح علوم سیاسی، »حاکم« عبارت است از شخص، رکن یا دستگاهی که حاکمیت بدان واگذار 
شده است )آقابخشی، 1386، ص645(؛ اما در دین و شریعت اسلامی، بر اساس آیات قرآن، حکومت از آنِِ 
خداست و حاکم مطلق اوست؛ چه به‌حکم تکوینی و چه به حکم تشریعی؛ و غیر او به اذن او حق حاکمیت دارد 
)طباطبايي، 1417ق، ج7 ص16(؛ و لذا پیامبران و امامانی که از سوی خدا و به اذن او بر روی زمین امامت و 
حکومت میکنند، در زبان قرآن خلیفةالله و جانشین خدا بر روی زمین نامیده میشوند؛ مثل خطاب قرآن به 

« )ص: 26(. رْْضِِ فََاحْْكُُمْْ بَيَْْنََ الَنَّاسِِ بِاِلْحََِْقِّ حضرت داود: »إَِنَّا جََعََلْنْاكََ خََلِيِفََةًً فِِي الْأَ�َ
»حاکم« لفظ نامرجح و غیرمشهورِِ واژة »امام« و تعبیر دیگری از آن در تعابیر و اصطلاحات دینی است 
)گروه اصطلاح نامة کلام اسلامی، 1382، ج1، ص245 و 146( و به طور کلی، واژه های حاکم، امام، والی، سلطان 
و امیر تعابیر مختلفی هستند که به جهات و عنایات مختلف بر رهبر و زعیم مردم و جامعه اطلاق میشوند 
)منتظری، 1369، ج1، ص74(. حاکم و امام در اصطلاح دینی کسی است که داراي رياست و رهبري عمومي 
در امور دين و دنيا به صورت نيابت از پيامبر است )مفید، 1413ق، ص39(. علامه طباطبائی با استفاده از 
آیات قرآن و بحث اسمای الهی، علاوه بر این ویژگیها، صفات دیگری چون هدایت تکوینی و ملکوتی برای 

امام و حاکم انسان ها بیان میکند )طباطبايي، 1417ق، ج1، ص267ـ270( که در ادامه به تفصیل خواهد آمد.



67بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

3. مبانی نظری انسان شناختی 

انسان م‌یداند  بدیهایت فطری  از ضروریات و  و  امری فطری  را  علامه طباطبائی مسئلة ولایت و حکومت 
)طباطبائی، 1388الف، ج1، ص156 و 173(. وی در کی تقسیم بندی، انواع حکومت و سیاست را به سه قسم 
پادشاهی )سلطنت(، دموکراسی و حکومت دینی تقسیم میکند و حکومت دینی را که حکومتی بر اساس سنت 
و سیرة امامت انسان های کاملی چون رسول اکرم است، بهترین نوع حکومت و حکومت مطلوب از ناحیة 
خدا میداند؛ اما حکومت بر اساس سلطنت و پادشاهی یا دموکراسی را حکومت نامطلوب و مصداق طاغوت 
معرفی میکند )طباطبائی، 1417ق، ج4، ص123ـ124(. بنابراین از منظر علامه طباطبائی، حاکم اسلامی در 
حکومت دینی باید همچون رسول اکرم امامی از ناحیة خدا باشد و بر اساس سنت امامت حکومت کند و از 
طرف او به عنوان خلیفة خدا بر روی زمین امامت و پیشوایی کرده، اوامر و فرامین او را در زمین پیاده سازد. 
ازاین رو امام باید لوازم امامت و خلافت الهی و ویژگیهای متناسب با این مقام را داشته باشد. علامه طباطبائی 
بر اساس آیات 30 تا 33 سورة بقره، که آیات خلافت الهی انسان است، ملاک و مناط خلافت الهی را علم 
حضوری به همة اسمای الهی و به تعبیر دیگر، جامعیت اسمای الهی در وجود انسان و تحقق همة آن اسما در 

وجود او معرفی میکند )طباطبائی، 1417ق، ج1، ص116 و 117(. 
از منظر علامه طباطبائی، اسمای الهی که در وجود خلیفةالله ظهور و تجلی یافته و با علم حضوری در 
وجودش معلوم و محقق شده اند، نه صرفاًً نام های لفظی حاکی از مسمّّیات، بلکه حقایق و موجوداتی عالی و والا 
نزد خدا بوده و در پس حجاب های غیب محجوب اند و اصل و ريشة همة اشيا در آنجاست؛ و اشيا و موجودات 
اين عالم و هرچه در آسمان ها و زمین هست، تنزل يافتة آن حقايق و اسمای الهیاند و از نور و بهای آنها مشتق 
شده اند )طباطبائی، 1417ق، ج1، ص118( و این یعنی خلیفةالله با دسترسی حضوری و وجودی به آن اسما 

میتواند به اذن الهی در عالمْْ تصرفات تکوینی کند و به تعبیر دیگر، ولایت تکوینی بر عالم داشته باشد.
البته این معنا، از تأمل در معنا و مفهوم خلیفةالله نیز به دست میآید؛ چراکه خلیفةالله یعنی جانشین خدا بر 
روی زمین؛ و ازآنجاکه جانشین و قائم مقام هر مدیری باید خصوصیات مدیریتی مدیر را در بالاترین سطح از 
بین همنوعان خود ـ جز سطح مدیریتی خود مدیر که بالاتر از سطح مدیریتی قائم مقام خویش است ـ داشته 
باشد و شبیه ترین فرد به خود مدیر باشد، پس جانشین خدا باید صفات خدایی را در بالاترین سطح از بین انسان‌ها 
و در محدودة وجود امکانی خویش داشته باشد و متصف و متحقق به همة اسما و صفات الهیای باشد که عالم 
را بر اساس آنها تدبیر و مدیریت میکند )طباطبائی، 1417ق، ج1، ص115(؛ به تعبیر دیگر، ولایت تکوینی بر 

عالم داشته باشد؛ چراکه تخلق و تحقق به اسماءالله ـ همان طورکه گذشت ـ ملازم با ولایت تکوینی است.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  68

افزون براین، خداوند متعال ذاتاًً هم ولایت تکوینی و هم ولایت تشریعی )حق امر و نهی به انسان ها در محدودة 
افعال اختیاری( دارد؛ چراکه مالک حقیقی و ذاتی موجودات و انسان ها اوست؛ پس جانشین و خلیفة او نیز به تبع او 
و به‌اذن او چنین ولایتی دارد )طباطبائی، 1417ق، ج7، ص116(. ولایت تشریعی یا همان حق امر و نهی در محدودة 
شریعت و مطابق با اوامر و نواهی الهی برای خلیفةالله که میخواهد امور انسان‌ها را تدبیر کند و آنها را به راه سعادت 
دنیا و آخرت رهنمون شود، روشن و آشکار است و کمترین و حداقلیترین معنای خلافت الهی در این نوع ولایت 
)ولایت تشریعی( است و معنا و مفهوم خلافت تمام نمي شود، مگر به اينكه خليفه نمايشگر مستخلفٌٌ عنه باشد و 
تمامى شئون وجودى و آثار و احكام و تدابير او را حكايت كند )طباطبائی، 1417ق، ج1، ص115( و قطعاًً یکی از 

احکام و تدابیر حق تعالی در هدایت انسان ها، ولایت تشریعی و حق امر و نهی اوست.
توجه به این نکته نیز لازم است که ولایت تشریعی یا همان حق امر و نهی و حق حکومت، از حقوق مسلم 
و دائمی خلیفةالله است و او همیشه و در همة زمان ها این نوع ولایت را دارد؛ اما فعلیت یافتن حکومت او در 
جامعه وابسته به وجود مقتضی و فقد موانع است. اگر خلیفةالله مقبولیت اجتماعی داشته باشد و مردم به او روی 
آورده باشند و نیز با وجود خلیفةالله کس دیگری منصب زعامت اجتماعی جامعه را غصب نکرده و به زور حاکم 

نشده باشد، خلیفةالله زعیم اجتماعی میشود و حکومت او فعلیت مییابد. 

4. ولایت و زعامت سیاسی مسلمانان در دوران حضور و غیبت امام معصوم از منظر علامه

چنان که معلوم شد، حکومت مطلوب نزد علامه حکومت دینی و اسلامی است و باید بر اساس امامت ولیّّ خدا 
و انسان های کاملی همچون نبی مکرم اسلام اداره شود که خلیفةالله و جامع اسمای الهی و معصوم باشند 
و ازاین رو باید توسط خدای سبحان تعیین شوند. بنابراین، در ابتدا باید معلوم شود که خدای متعال منصب امامت 
و ولایت را بعد از رسول اکرم به چه کسی یا کسانی سپرده است؛ به تعبیر دیگر، خلیفةالله و انسان های کامل 

معصوم بعد از رسول اکرم چه کسانی هستند.
به عقیدة شیعه، منصب ولایت و خلافت الهی بعد از رسول خدا از طرف خدا به امیرالمؤمنین علی و 
اولاد معصوم آن حضرت سپرده شده است كه به موجب تصريح خود پيغمبر اكرم، ائمة اطهار؟عهم؟ دوازده‏ تن 

هستند )طباطبائی، 1388ب، ص68( که همان دوازده امام شیعه اند.
1ـ4. مقام ولايت در دوران غيبت

نخستین سؤال دراین باره این است که آيا در دوران غيبت امام معصوم، جامعة اسلامي بي سرپرست مانده است؟ 
آیا امامان معصوم؟عهم؟ برای زمانی که خودشان به هر دلیل و مصلحتی نمیتوانند زعامت مسلمانان را به دست 
گیرند، فکری نیندیشیده اند و مردم را به حال خود رها کرده یا به حکومت های طاغوت واگذاشته اند؟ آیا ائمة 



69بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

اطهار؟عهم؟ برای وقتی که مردم نمیتوانند به امام خود دسترسی پیدا کنند، چه در زمان حضور و چه در زمان 
غیبت، برنامه ای نداشته و تدبیری نکرده اند؟

علامه طباطبائی میگوید: با توجه به دلایلی که برای ثبوت اصل مقام ولایت آوردیم، چگونه ممکن و 
متصور است كه روزى اين جایگاه و مقام به هر دلیلی الغا شود؛ درحالكیه اين جایگاه و مقام بر پاية فطرت 
است؟ و لذا الغاى آن الغاى فطرت است و الغاى فطرت، الغاى اصل اسلام است. علاوه براين، بر اساس ادلة 
کتاب و سنت، احكام ثابت و دائمی بسيارى همچون حدود، تعزيرات، انفال و نظاير آنها در شريعت اسلام وجود 
دارد كه مسئول و متولّیّ اجراى آنها همان مقام ولايت است. بنابراین مسئلة ولايت، همان طورکه در زمان حضور 
امام، زنده است، در زمان غيبت نیز زنده است و با از میان رفتن اشخاص، مقام از بین نمیرود و چنین نیست 
که در صورت غيبت امام معصوم ـ مانند عصر ما ـ جامعة اسلامى بىسرپرست بماند و همچون گلة بىچوپان 

سرگردان و متفرق شود )طباطبائی، 1388الف، ج1، ص175(. 
از اینجا معلوم میشود که ائمة اطهار؟عهم؟ قطعاًً برای این مسئلة مهم و کلان فطری برنامه و بیان داشته اند؛ 
چراکه اولَاَ به تصریح علامه، چطور ممکن است که دین اسلام به امور بدیهی و روزمرة زندگى، مانند خوردن و 
آشامیدن توجه داشته باشد و دربارة آنها امر و نهی كند یا دربارة كارهاى غير مهمی مانند تخلّىّ صد ها حكم 
بيان كند، ولى همين كه به مسئلة مهم ولايت ـ كه روح اجتماع و عامل زنده نگه داشتن آن است ـ رسيد، از 

بيان آن امتناع کند یا به آن کم توجه باشد؟! )طباطبائی، 1388الف، ج1، ص173 و 174(؛ 
ثاناًیً همان طورکه در مباحث گذشته اشاره شد، شأن ولایت، امامت و تدبیر امور انسان ها و هدایت آنها به کمال 
مطلوب توسط امام، چه در بعد فردی و چه در بعد اجتماعی، شأنی اعتباری و قراردادی بین امام و مردم نیست؛ بلکه 
امام بر اساس سعة وجودی و کمالات جامع و وسیع ملکوتی و معنو‌یاش، از طرف خداوند عهده‌دار چنین مسئولیتی 
شده است. بنابراین، امام حتی در زمانی هم که بر اساس مصالحی خودش نمیتواند زمام امور جامعه را بر عهده 
گیرد، مسئول است؛ چه به پردة غیبت رفته باشد، چه نرفته باشد؛ ازهمین‌رو باید جانشین یا جانشینان یا وکلایی 
برای خود مشخص کند تا مردم با مراجعه به آنها به برپایی امر فطری حکومت اقدام کنند و در صورت عدم توانایی 

ایشان بر اقامة حکومت، دست کم به‌وسیلة آنها از مراجعه به حکومت طاغوت ب‌ینیاز شوند. 
پس ولایت و زعامت غیر معصوم در دوران غیبت یا دورانی که امام معصوم در عین حضورش در بین مردم 
نمیتواند خودش حاکم و زعیم رسمی شود، امری جدا از ولایت و زعامت امام معصوم نیست؛ بلکه از شئون ولایت 
او بر انسان هاست. این مسئله از روایاتی که ائمة اطهار؟عهم؟ به شدت مردم را از مراجعه به طاغوت نهی کرده و به 
فقها ارجاع داده‌اند، قابل استفاده است؛ مانند مقبولة عمربن حنظله )کلینی، 1407ق، ج1، ص67، ح10(. توقیع شریف 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  70

امام زمان؟عج؟ از طریق محمدبن عثمان العمری )صدوق، 1395ق، ج2، ص483، ح4( نیز در این راستا قابل ارزیابی 
است و از امثال این روایات که کم نیستند )جوادی آملی، 1378، ص178ـ183؛ مرتضایی، 1399، ص75ـ456؛ 

مؤمن قمی، 1393، ص27ـ70(، میتوان برنامه و بیان اهل‌بیت؟عهم؟ را دراین‌باره به‌دست آورد. 
2ـ4. بررسي شرط فقاهت و ديگر شرایط حاکم جامعة اسلامي در دوران غيبت

علامه پس از اثبات لزوم و ضرورت اصل مقام ولايت و حکومت اسلامی از راه های مختلف، مثل راه فطرت، 
سیرة پیامبر اکرم و نیاز اجرای بسیاری از احکام اسلامی به حکومت و منصب ولایت، شرايط عقلي و فطري 
والي و حاکم جامعه را در دوران غیبت، سه شرط تقواي ديني، حسن تدبير و اطلاع بر اوضاع میداند و مي گويد: 
»فردى كه در تقواى دينى و حسن تدبير و اطلاع بر اوضاع از همه مقدم است، براى اين مقام متعين است و در 
اينكه اولياى حكومت بايد زبده ترين و برجسته ترين افراد جامعه بوده باشند، كسى ترديد به خود راه نمیدهد« 

)طباطبائی، 1388الف، ج1، ص176(.
بـرخی دیگـر از اندیشـمندان اسلامی نیـز بـر عقـلی و فطری بودن این سـه شـرط تأکید کـرده و گفته اند 
کـه عقـل هـر انسـانی ایـن سـه شـرط را بـرای حاکمـان و کارگـزاران حکومـت میفهمـد و به دلیـل تعبدی 
احتیـاج نـدارد )مصباح یزدی، 1375، ص137(؛ اما اينکه آيا علاوه بر اين سـه شـرط ابتدايـي و فطري، فقاهت 
نيـز به عنـوان شـرط چهـارم لازم اسـت يا نه،‌ علامـه طباطبـائی به طور صریـح اظهارنظر نکرده اسـت و بحث 

دربارة آن را به علم فقه موکول میکند و مي گويد:

آيا ولايت از آن همة مسلمين است يا عدول مسلمين يا متعلق است به فقيه )به اصطلاح امروزى(؟ 
در صدر اسلام، فقيه به كسى اطلاق مي  شد كه بر همة علوم دينى در اصول و فروع و اخلاق مجهز 
باشد؛ نه تنها به مسائل فروع دين؛ چنان كه اكنون مصطلح است. در صورت سوم، آيا متعلق به 
هر فقيه است كه در صورت تعدد و كثرت، هر كدام از آنها به هر اندازه اقتدار پيدا كند، تصرفاتش 
نافذ و غيرقابل نقض مي  باشد؟ يا متعلق است به فقيه اعلم؟ اينها مسائلى است كه از طرز بحث 

فعلى ما بيرون است و در فقه بايد حل شود )طباطبايي، 1388الف، ج1، ص176(.

البته هرچند علامه در این عبارات به طور صریح و روشن دربارة شرط فقاهت اظهارنظر نکرده است، ولی چینش 
احتمالات مختلف دربارة لزوم این شرط یا عدم آن در ولایت بر مسلمین و نیز سیاق و فحوای کلام به گونه ای 
است که میتوان نظر علامه را دربارة شرط فقاهت، از این عبارات استخراج کرد. ظهور اين سياق ـ با توجه به 
چینش احتمالات مختلف دربارة امر ولایت و شرط فقاهت در آن ـ در اين است که به نظر علامه، ولايت برای 
فقيه، آن هم فقيه اعلم، اولی از دیگران است و با وجود فقیه اعلم به دیگر فقها نمیرسد و در مرتبة بعد، با وجود 
فقیه به غیر فقیه نمیرسد؛ چراکه علامه در این عبارات، سه دسته از افرادي را که در ابتدا به عنوان کساني که 



71بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

محتمل است صاحب حق ولايت و حکومت در زمان غيبت باشند، از ضعيف به قوي میچیند و نام میبرد: 
ابتدا عموم مسلمانان را ـ چه عادل و چه فاسق ـ نام مي برد که محتمل است بتوان گفت با انتخاب مردم 

از ميان آنها، بتوانند صاحب حق ولايت و حکومت شوند؛ 
در مرتبة دوم، عدول مسلمين را نام مي برد و مسلمانان فاسق را خارج مي کند؛ 

در مرتبة سوم از فقيه نام مي برد که درجه و رتبة اجتماعي او به جهت علم او به احکام الهي و قدرت استنباط 
آن احکام از منابع شريعت، بعد از داشتن سه شرط ابتدايي و فطري، بالاتر از مسلمان عادل غير فقيه است؛

و در مرتبـة چهـارم، از ميـان فقهـا بـه فقيـه اعلم اشـاره میکنـد و از آن نـام مي برد، که شـأن و جايگاه 
او از همة فقها بالاتر اسـت. 

ازسویديگر، شکي نيست که علامه تقديم مفضول بر فاضل را عقلًاً قبيح و نادرست مي داند؛ چراکه در 
شرايط ابتدايي و فطريِِ حاکم اسلامي ـ چنان که گذشت ـ تصريح کرد که اولياى حكومت بايد زبده ترين و 
افراد جامعه باشند و هيچ کس دراين باره ترديد به خود راه نمیدهد )طباطبايي، 1388الف، ج1،  برجسته ترين 
ص176(. شکي نيست که فقيه اعلم جامع الشرایط از ميان چهار دستة یادشده، زبده ترين و برجسته ترين افراد 
جامعه محسوب مي شود. پس مي توان گفت که از نظر علامه، اولويت اول حاکم اسلامي، فقيه اعلم جامع‌الشرايط 
)جامع سه شرط عقلي و فطري( است و اگر به هر دليل حکومت فقيه اعلم مقدور نشد، نوبت به ساير فقهاي 
جامع الشرايط مي رسد و اگر آن هم مقدور نشد، در اولويت سوم، نوبت به افراد غیر فقیه، ولی عادل مسلمان و 
جامع الشرايط )سه شرط ابتدايي و عقلي( مي رسد؛ و اگر آن هم میسر نشد، در اولویت چهارم و آخر، نوبت به افراد 

غیر فقیه و غیر عادل از مسلمانان میرسد که در آن سه شرط ابتدایی و عقلی، معدل بالاتری از بقیه دارند. 
این همان اصل عقلی تنزل تدریجی است که تعبیر عربی آن چنین است: »ما لا یدرک کلّهّ لا یترک کلّهّ« 
و مََثََل فارسی آن این شعر است: »آب دریا را اگر نتوان کشید، هم به قدر تشنگی باید چشید«؛ یعنی مصلحتی 
که کل آن یا حد مطلوب و ایدئال آن قابل دستیابی نیست، نباید کنار گذاشته شود؛ بلکه باید نزدکیترین مرتبه 
به حد مطلوب را تأمین کرد و اگر آن مرتبه نیز میسر و ممکن نیست، باید به هر مقدار و هر مرتبه که میتوان 
و امکان دارد، آن مصلحت را تأمین کرد؛ چنان که اگر هفت انسان در حال غرق شدن باشند و غریق نجات نتواند 
همة آنها را نجات دهد، معقول نیست که همة آن هفت نفر را ترک کند؛ بلکه وظیفة عقلی او این است که هر 
تعداد را که میتواند، نجات دهد؛ هرچند کی نفر. چینش احتمالات مختلف دربارة زعیم سیاسی جامعة اسلامی 

در کلمات علامه، در واقع اشاره به این اصل عقلی است.
علاوه براين، از ساير کلمات علامه نيز دربارة حکومت در زمان حضور و غيبت معصوم مي توان اين مطلب 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  72

را استفاده کرد. علامه شأن ولایت و امامت پیامبر اکرم بر دنیا و آخرت مردم را در زمان حضورش متفرع و 
مسبََب از این میداند که آن حضرت وظیفة دعوت، هدایت و تربیت مردم را بر عهده دارد و لذا او باید حاکم و 
زعیم اجتماعی دین و دنیای آنان باشد )طباطبائی، 1417ق، ج4، ص123(. از این کلام علامه استفاده م‌یشود 
که در دوران غیبت معصوم نیز کسی شایستة زعامت و حکومت بر دین و دنیای مردم است که وارث ویژگی 
دعوت، هدایت و تربیت مردم باشد و کسی جز عالمان و فقیهان دین مصداق بارز این ویژگی نیستند؛ چنان که 
)کلینی، 1407ق، ج1، ص32 و 34(. پس فقهای  الانبیاء«  وارد شده است که »العلماء ورثة  نیز  روایات  در 

جامع الشرایط به این منصب اجتماعی سزاوارتر از دیگران اند.
علامه همچنین تصریح میکند که مسلمانان مسئولیت و وظیفه دارند که در زمان غيبت امام معصوم، حاکم 
 جامعة اسلامی را مشخص و معین کنند و تعیین حاکم توسط مسلمانان باید بر اساس سیره و سنت رسول اکرم
باشد که همان سنت امامت است؛ چراکه شیوة رهبری او به تصریح علامه باید به‌روش امامت و مبتنی بر اسلام 
باشد، نه روش پادشاهی و سلطنت و نه حتی دموکراسی )طباطبائی، 1417ق، ج4، ص123 و 124(؛ و ازآنجاکه 
سنت رسول اکرم در تعیین حاکم جامعه پس از خویش بر اساس نخبه گرایی و یافتن برترین شخص و انسان 
معصوم پس از خویش بود که از راه وحی و غیب مطلع میشد، بنابراین مردم در دوران غیبت که به اخبار غیبی و 
امام معصوم دسترسی ندارند، باید بگردند و بهترین شخص را از لحاظ علم و تقوا و دیگر صفات رهبری پیدا کنند؛ 
و ازآنجاکه چه بسا خودشان بضاعت لازم را برای یافتن چنین شخصی نداشته باشند، بهترین راه این است که نخبگان 

و نخبه شناسانی را برای این کار انتخاب کنند تا خطا و اشتباهشان به حداقل برسد.
ازسویدیگر روشن است که چنین رهبری که بر اساس سنت رسول اکرم امام و حاکم جامعه شده است، 
باید احکام ثابت را در جامعه به اجرا درآورد و مراقب باشد که به آن احکام در جامعه بیتوجهی نشود و در احکام 
متغیر نیز مانند پیامبر اکرم پس از مشورت با مردم و بررسی آن در مجلس مشورتی یا همان مجلس شورا 
تصمیم نهایی را خودش بگیرد و به اجرا بگذارد )طباطبائی، 1417ق، ج4، ص124 و 125(؛ و ازآنجاکه تصمیم 
نهایی او نباید مخالف شرع باشد، پس اولويت اول در شرایط حاکم مسلمین پس از احراز شرايط ابتدايي و عقليِِ 
ولايت و حکومت، باید داشتن قوة اجتهاد و فقاهت باشد تا با این قوه بتواند عدم مخالفت تصمیم خود یا تصمیم 
مردم و افراد طرف مشورتش را با شریعت کشف کند. آیا غیر مجتهد میتواند در حوادث و مسائل مستحدثه، چه 
مسائل فرهنگي، چه اقتصادي، چه سياسي و چه بين المللي، بدون قوة اجتهاد و فقاهت تصمیم صحیح و منطبق 
بر موازین شرعی و غیر مخالف با شریعت را بگیرد یا دست کم عدم مخالفت تصمیم و نظر خود یا افراد طرف 
مشورتش را با شرع کشف کند؟ قطعاًً ممکن نیست، مگر اينکه تصميم خود را به فقها عرضه کند و عدم مخالفت 



73بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

تصميمش با شريعت به امضاي فقها برسد.
اما اگر فقیه و مجتهد جامع الشرایطی پیدا نشد، در اولویت بعدی نوبت به عدول مؤمنین و پس از آنها نوبت 
به غیر عدول از مؤمنین میرسد. البته مؤمن عادل یا غیر عادل نیز باید مجلس مشورتی فقهی داشته باشد تا 
در مسائل مستحدثه، حکم شرعی را از آنها طلب کند و به آن عمل کند یا با عرضة تصمیم خود یا تصمیم مردم 
به آنها، مخالفت یا عدم مخالفت آن تصمیم با شرع را کشف کند و ازآنجاکه خودش اجتهاد و فقاهت ندارد، 
نمیتواند برخلاف نظر آنها عمل کند و باید نظر خودش نیز به لحاظ عدم مخالفت با شرع به تأیید آنها برسد. از 
اینجا اهمیت جایگاه فقیه و مجتهد در شرایط بحرانی و خطیر مملکت داری، که به تصمیمات فوری و مهم نیاز 
دارد، روشن میشود؛ به طوریکه اگر حاکم مسلمین فقیه نباشد، چه بسا نتواند در وقت مقتضی تصمیم شرعی 

لازم را به سرعت بگیرد و کشور و مسلمانان را از خطر و بحران نجات دهد.
3ـ4. نقد و بررسي ديدگاه منکران اعتقاد علامه طباطبايي به نظرية ولايت فقيه

با توجه به ادله و قرائني که دربارة اعتقاد علامه طباطبايي به نظرية ولايت فقيه آورده شد، ضعف ديدگاه کساني 
که گمان کرده‌اند علامه طباطبايي هيچ حقي براى هيچ طايفه و صنفي، از جمله فقها و مجتهدين، براى حكومت 
قائل نبوده است )طباطبايي، 1387، ص122، پاورقي1(، معلوم مي شود و به نظر مي رسد که با توجه کافی به 
عمق کلمات علامه نبوده است. مگر ولایت فقیه جز ولایت فقه و ولایت احکام ثابت و متغیر فقهی و اسلامی 
است که علامه بر لزوم اجرای آن در جامعه و ولایت آن بر جامعة مسلمین تصریح و تأکید میکند؟ آیا ولایت 
فقه غیر از ولایت فقیه و مغایر با آن است؟ و اساساًً آیا ولایت فقه بر جامعه به وسيلة ولایت فقیه به سامان 
مي رسد يا با ولايت غير فقيه؟ آیا از اینکه علامه ولایت فقه را مطرح کرده، ولی بحث تفصیلی ولایت فقیه را 
به فقه موکول کرده است، میتوان نتیجه گرفت که علامه اعتقادی به ولایت فقیه نداشته است؟ چنان که در 
پیشینه گذشت، پورفرد نیز در مقالة خویش با پرسشی شبیه این پرسش ها، در این نوع نتیجه گیری از کلمات 

علامه تردید ایجاد کرده است )پورفرد، 1396، ص133 و 134(.
صاحب نظران در زمینة کتب و نظریات علامه طباطبائی نیز بیان علامه دربارة حکومت در زمان غیبت را با 
قابل تطبيق م‌یدانند )طباطبائی، 1381، ص648(؛  الگوى حكومتى جمهورى اسلامى  و  فقيه  نظرية ولايت 
چنان که آیت‌الله مصباح یزدی، از شاگردان برجستة علامه طباطبائی، در همايش بزرگداشت سي‌وششمين سالگرد 
ارتحال علامه طباطبايي؟رح؟ با اشاره به مقالة »امامت و زعامت« ایشان که در سال 1341 در کتاب مرجعیت و 
روحانیت منتشر شد و اکنون در کتاب بررسیهای اسلامی چاپ شده است، تصریح میکند که علامه طباطبايي 
در سال 1341، يعني قبل از شروع نهضت امام، مسئلة ولايت فقيه را امري بديهي و فطري قلمداد كرده و آن 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  74

را با استناد به آيات قرآن و دلايل عقلي اثبات نموده بود )مصباح یزدی، 1396، صفحة آخر(.
ایشان بعد از اشاره به استدلال علامه بر فطری بودن لزوم ولایت و حکومت در هر جامعه ای، میگوید: 
علامه طباطبائی در مقالة خود اين سؤال را مطرح مي‎كند كه آيا امكان دارد اين مسئلة فطري و بديهي در اسلام 
مورد غفلت قرار گرفته باشد؟ پيامبر، حتي زماني كه براي چند روز به قصد جهاد يا كار ديگري از مدينه خارج 
میشدند، جانشيني براي خود تعيين ميكردند. آيا چنين كسي كه بر هدايت امت خود حريص بود و از سوي خدا 
شريعتي براي همة بندگان تا روز قيامت آورده، ممكن است آنها را بعد از رحلت خویش به حال خود رها كرده 
باشد؟ شايد در پاسخ گفته شود كه آن حضرت دوازده امام را براي بعد از خود مشخص فرمودند؛ اما اين پاسخ 
كافي نيست؛ چون ممكن است موانعي، از قبيل عمل نكردن مردم به تكليف خود، سبب شود كه ائمه؟عهم؟ نتوانند 
مستقيماًً رهبري و ادارة جامعه را به دست گيرند. در اين صورت، آيا خدا امت را رها ميكند؟ آيا اسلام دربارة اين 

امر بديهي هيچ نظري ندارد؟ )مصباح یزدی، 1396، صفحة آخر(
آیت‌الله مصباح يزدي با اشاره به عبارتي از مقالة »ولايت و زعامت« میگوید: علامه طباطبايي در مقالة خود 
به مسائلي از اين قبيل پرداخته است: آيا فقاهت براي ولايت كافي است يا اعلميت هم لازم است؟ آيا اعلميت در 
فقه كافي است يا در امور ديگر هم لازم است؟ ايشان در پاسخ به اين سؤالات میفرمايد: »فردي كه در تقواي 
ديني و حسن تدبير و اطلاع بر مصالح از همه مقدم‎تر است، ولايت دارد«. با اين بيان، در واقع ايشان فقاهت را 
كافي نم‌یداند؛ بلكه معتقد است حاكم بايد در زمینة تقوا نيز در حد اعلا باشد و مصالح را هم به خوبي درك كند. 
بنابراین كسي كه در برآيند اين شرايط از همه بالاتر است، شايستة مقام ولايت است )مصباح یزدی، 1396، صفحة 
آخر( و ازاین‌رو علامه در تفسیر المیزان فقیه را از آن جهت که صرفاًً فقیه است و دیگر شرایط لازم را برای رهبری 
جامعة اسلامی ندارد، در ردیف محدثان و قاریان قرآن نام میبرد که در مسائل سیاسی و اجتماعی خبره نیستند و 

توان حل مشکلات سیاسی و اجتماعی را ندارند )طباطبائی، 1417ق، ج5، ص23(.
همان طورکه ملاحظه میشود، آیت الله مصباح یزدی نیز از این بیانات علامه در مقالة »ولایت و زعامت« 
این گونه فهمیده است که از منظر علامه طباطبائی، ولایت فقهِِی اعلم بر جامعه، مقدم بر ولایت سایر افراد است؛ 
اما اعلمیت و برتری در فقه کافی نیست؛ بلکه باید در سه شرط عقلی و فطریِِ ولایت و حکومت داری )تقوا، 
حسن تدبیر و اطلاع بر مصالح( نیز برتر از دیگران باشد. به تعبیر دیگر، از منظر علامه، ولایت فقیه مفروغٌٌ عنه، 
واضح و بدیهی است؛ اما آیا علاوه بر ویژگی فقه در صاحب منصب ولایت، صفات و ویژگیهای دیگری نیز 
لازم است یا نه؟ علامه معتقد است که سه ویژگی دیگر نیز در ولیفقیه لازم و ضروری است. بنابراین، مقصود 
علامه از مطرح کردن این سه ویژگی این نیست که بخواهد بگوید ویژگی فقه در والی حکومت لازم نیست و 



75بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

با وجود فقیهی که جامع این سه شرط و صفت است، غیر فقیه نیز میتواند حکومت کند و ولایت داشته باشد. 
این مطلب، با توجه به توضیحاتی که دربارة کلمات علامه گفتیم و نیز با توجه به بیانات آیت الله مصباح یزدی 

در توضیح مراد علامه طباطبائی، کاملًاً روشن و هویداست.
همچنین در بطلان استدلال کسی که از راه موکول کردن شرط فقاهت به علم فقه و عدم تصریح علامه 
به آن، عدم اعتقاد ایشان به این شرط را نتیجه گرفته بود، میتوان گفت که شاید ایشان به جهت اشاره به بداهت 
لزوم شرط فقاهت، بحث دربارة لزوم شرط فقاهت را به علم فقه موکول کرده است؛ چراکه مسئلة ولایت فقیه 
ـ حتی به شکل عامه و مطلقة آن، که شامل حکومت نیز میشود ـ از چنان بداهتی در میان فقها برخوردار بوده 
است که برخی از ایشان مثل محقق کرکی در قرن دهم )کرکی، 1392، ج1، ص142(، صاحب مفتاح الکرامه 
)عاملی، بیتا، ج10، ص21( و محقق نراقی )نراقی، 1417ق، ص536( در قرن سیزدهم، صاحب جواهر )نجفی، 
1374، ج21، ص397( و سیدمحمد آل بحرالعلوم )بحرالعلوم، 1403ق، ج3، ص234( در قرن چهاردهم، با صراحت 

در این زمینه ادعای اجماع یا اتفاق کرده اند. 
صاحب جواهر ضمن طرح مباحث گسترده پیرامون ادله و اختیارات ولیفقیه و ادعای اجماع در این زمینه، 
تصریح کرده است که مسئلة ولایت فقیه از امور واضح و روشنی است که نیازی به دلیل ندارد و هر کس در 
این مورد تردیدی به خرج دهد، طعم فقه را نچشیده و از رموز فرمایش های اهل بیت؟عهم؟ چیزی نفهمیده است 
)نجفی، 1374، ج21، ص397(. آیت الله بروجردی نیز در دلیل عقلی که بر ولایت فقیه میآورد، تصریح میکند 
که در کلام فقهای شیعه دربارة تدبیر امور شیعیان در دوران غیبت اتفاق نظر وجود دارد که این امر را به غیر 
فقیه واگذار نکرده اند )بروجردی، بیتا، ص56(. همچنین کلام شاگرد علامه طباطبائی، آیت الله مصباح یزدی، 

دربارة مفروغٌٌ عنه و بدیهی بودن این شرط نزد علامه به تفصیل گذشت. 
بنابراین با وجود احتمال یادشده در کلام علامه، آن‌هم احتمالی قوی، نم‌یتوان استدلال کرد که ایشان به‌جهت 
عدم اعتقاد به ولایت فقها، بحث دربارة لزوم شرط فقاهت را به علم فقه موکول کرده است؛ چراکه شاید به جهت 
بداهت این مسئله این گونه عمل کرده است یا به‌دلیل جایگاه فلسف‌یاش از ورود به احکام و مباحث فقهی پرهیز 

نموده و بررسی آنها را به حوزة فقه واگذار کرده است و به قول منطقیین: »اذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال«.
در واقع، علامه در مقالة »ولايت و زعامت« سه شرط سادة عقلی و فطری حاکم را بیان کرده است؛ نه شرط 
بحث شده در علم فقه را؛ و میتوان گفت که علامه به‌دلیل وجود روایات قابل توجه دربارة ولایت فقیه و حتی وجود 
ادلة عقلی بر آن و همچنین وجود اجماع فقها و نیز وضوح و روشنی این مسئله در علم فقه، به آن ورود نکرده است 
و همان طور که گفتیم، این امر نه تنها دلیل بر عدم اعتقاد علامه به ولایت فقیه نیست، بلکه میتواند دلیل بر وضوح 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  76

شرط فقاهت نزد علامه باشد. به هرحال با توجه به قرائنی که در کلام علامه هست و توضیحش گذشت، میتوان 
نظر او را در این زمینه حدس زد؛ بلکه تشخیص داد. خلاصة آن قرائن عبارت از شش امر زیر است:

1. چنان که گذشت، علامه حکومت دینی و مبتنی بر فقه را لازم و ضروری دانسته، سکولاریسم را باطل میداند 
و بدیهی و روشن است که نزد چنین قائلی، اولویت اصلی و اول در شرایط حاکم دینی و اسلامی، بعد از احراز 

سه شرط عقلی و فطری یادشده، علم به فقه و دین شناس و اسلام شناس بودن است.
2. با توجه به اینکه علامه معتقد است حاکمان جامعه باید در پی پیاده کردن و اجرای دین در جامعه بوده و از 
زبده ترین و برجسته ترین افراد جامعه باشند، شیک نیست فقیه اعلمی که جامع سه شرط عقلی یادشده باشد، بر 
اساس اصل تنزل تدریجی، نسبت به فقیه غیر اعلم جامعِِ آن سه شرط، زبده تر و اولی است و فقیه غیر اعلم 
یا مسلمان غیر  از مؤمن  نیز  فقیه جامع‌الشرایط  فقیه جامع‌الشرایط، و مؤمن غیر  از مؤمن غیر  جامع‌الشرایط 

جامع الشرایط اولی است.
3. علامه دلیل ولایت و امامت پیامبر اکرم بر دین و دنیای مردم را داشتن جایگاه دعوت، هدایت و تربیت 
مردم معرفی کرده است؛ پس در دوران غیبت نیز صاحبان چنین جایگاهی که مثل پیامبر دیگر شرایط رهبری 

را دارند، به امامت و زعامت مردم سزاوارند.
 ،4. علامه تصریح میکند به اینکه در دوران غیبت، مسلمانان باید حاکم را بر اساس سیره و سنت رسول اکرم

که همان سنت امامت است، تعیین کنند؛ نه بر اساس پادشاهی و سلطنت و نه حتی دموکراسی.
5. از منظر علامه، »تقوا«، »حسن تدبیر« و »اطلاع از اوضاع« سه شرط سادة عقلی و فطری است؛ اما شرط 
»فقاهت« ادلة نقلی و عقلی فراوان دارد و اجماع فقها بر آن قائم و از مسلمات علم فقه است و بدین جهت، 

علامه بحث آن را به علم فقه موکول کرده و نیازی به طرح آن ندیده است.
6. یکی از بزرگ ترین شاگردان علامه به اعتقاد علامه به ولایت فقیه تصریح کرده‌ و گفته است که مقصود 
علامه از بیانشان در مقالة »امامت و زعامت«، این نبود که شرط فقاهت را لازم نمیدانند؛ بلکه مقصودشان این 

بوده است که علم فقه به تنهایی کافی نیست و باید سه شرط عقلی دیگر نیز به آن ضمیمه شود.
از اینجا معلوم میشود سخن کسانی که گفته اند علامه فقها را در ردیف محدثان و قاریان نام برده و برای 
آنها خبرگی و تخصص در مسائل سیاسی قائل نشده و آنها را ب‌یارتباط با حکومت و سیاست دانسته است )قدردان 
قراملیک، 1385، ص133(، نمیتواند مورد قبول باشد؛ چراکه اولًاً ـ چنان که گذشت ـ علامه در این کلامش 
فقیه را از آن حیثیت و جهت که صرفاًً فقیه است و دیگر شرایط لازم برای رهبری را ندارد، مورد توجه قرار داده 
و در ردیف محدثان و قاریان نام برده است: »وأیّّ خبرة للعلماء من حیث أنهم محدثون او فقهاء او قرّّاء او نحوهم 



77بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

فی هذه القضایا ]الیساسیة والاجتمایعة[« )طباطبائی، 1417ق، ج5، ص23(؛ ثاناًًی علامه این بیانش را در ردّّ 
اول‌یالامر بودن فقها، محدثین و قاریان آورده است، نه در رد حکومت و زعامت فقها در دوران غیبت امام معصوم؛ 
و یکی از شرایط اولیالامر از منظر علامه، علاوه بر خبرویت سیاسی، عصمت است که فقها و محدثین ندارند 

)طباطبائی، 1417ق، ج5، ص23؛ ج4، ص399(. 
4ـ4. سطح مطلوب برخي شرايط حاکم جامعة اسلامي

اما در مورد سه شرط عقلی و فطری، یعنی تقواى دينى و حسن تدبير )کفایت( و اطلاع بر اوضاع، باید برآیند و 
معدل این سه شرط در حاکم اسلامی از همة افراد جامعه بالاتر باشد؛ چراکه از منظر علامه طباطبائی، حاکمان 
اسلامی بايد زبده ترين و برجسته ترين افراد جامعه از این جهت بوده باشند )طباطبائی، 1388الف، ج1، ص176(. 
بنابراین، تقوای عادی عموم مؤمنین، در زعیم و رهبر جامعة مسلمین ملاک نیست؛ بلکه تقوا با عمق و باطن 
بیشتر که با عمل درست و کامل به شریعت و فقه به دست آید، مراد است؛ زیرا اولًاً کسی که نتواند نفس خود 
را درست مدیریت کند و به قله های سعادت نزدکی سازد، چگونه میتواند جامعه و مردمش را هدایت و مدیریت 
کند و به سعادت و کمال مطلوب رهنمون سازد؟ ثاناًًی علامه طباطبائی تصریح میکند که اولياى حكومت و 
حاکمان جامعة اسلامی بايد زبده ترين و برجسته ترين افراد جامعه بوده باشند )طباطبائی، 1388الف، ج1، ص176( 
و شیک نیست کسی که علاوه بر کفایت و فقاهت، مراتب و درجات بالای تقوا را داشته و نزدکیترین شخص 

به معصوم باشد، زبده ترین و برجسته ترین افراد جامعه محسوب میشود. 
البته ممکن است که کسی در مدیریت نفس و تربیت آن توانا و موفق باشد، ولی در مدیریت جامعه ناتوان بوده، 
کفایت و کارآمدی لازم را نداشته باشد؛ مثل جناب ابوذر غفاری که با مدیریت نفس و سلوک خود به بالاترین 
درجات ایمان و قرب الی الله رسیده بود؛ ولی درعین حال رسول خدا به ایشان فرمود: من تو را ]در مدیریت 
اجتماعی[ ضعیف م‌یبینم؛ پس حتی بر دو نفر هم ریاست مکن )طوسی، 1414ق، ص384(. ممکن هم هست کسی 
توان مدیریتی قوی برای ادارة شهر یا کشوری را داشته باشد، ولی نفس خود را درست مدیریت و تربیت نکرده باشد. 
چنین کسی نیز به درد مدیریت جامعة اسلامی نمیخورد؛ چراکه جامعه را با اینکه میتواند مدیریت کند، به راه های 
نادرست و آنچه گمان میکند سعادت است، مدیریت میکند و به سعادت واقعی و حقیقی مدیریت نخواهد کرد؛ 
چراکه خودش به آن نرسیده است. پس مدیریت جامعة اسلامی باید به دست کسانی سپرده شود که هم توان 
مدیریت نفس خود را دارند و آن را درست تربیت و مهار کرده‌اند )تقوا( و هم توان مدیریت جامعه را دارند )کفایت(

این مراتب بالا از تقوا را سایر مدیران جامعة اسلامی نیز تا جایی که ممکن است ـ هرچند به درجة تقوای 
ولیفقیه نرسد ـ باید رعایت کنند تا ریشة فساد و ظلم در جامعه خشکانده شود.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  78

نتیجه گیری

از منظر علامه طباطبائی، حاکم اسلامی به عنوان امام و خلیفة خدا بر روی زمین باید برجسته ترین فرد در همة 
ابعاد بوده و معصوم باشد و ازهمین رو مصادیق آن از سوی خدای متعال مشخص میشود؛ اما اگر به هر دلیل 
امکان حکومت برای امام معصومی که از سوی خدا تعیین شده است، فراهم نشد، مثل دوران غیبت، باید بر 
اساس اصل عقلی تنزل تدریجی، نزدکیترین شخص به امام معصوم از جهت صفات، که برجسته ترین فرد 

جامعه است، حاکم جامعه شود. 
به تعبیر دیگر، حکومت و سیاست از دیدگاه علامه طباطبائی ـ همان طورکه در زمان حضور امام معصوم و 
در حکومت او، امری الهی و دینی است و جامعه باید بر اساس دین و احکام خدا )فقه( اداره شود ـ در دوران 
غیبتِِ امام معصوم نیز حکومت و سیاست جدا از دین و احکام خدا نیست و باید حکومت فقه و دین حاکم شود، 
که همان حکومت و ولایت فقهِِی متقی و کاردان و به تعبیر دیگر، حکومت نزدکیترین شخص به امام معصوم 
در این صفات است. بنابراین، سکولاریسم در هر صورت باطل است و اولویت اول در شرایط حاکم دینی ـ پس 
از احراز شرایط عقلی ـ داشتن قوة اجتهاد و فقاهت و به تعبیر دیگر، فقیه دین شناس و اسلام شناس بودن است



79بررسی شرط فقاهت در حاکم مطلوب در انديشهٔٔ علامه طباطبايی

منابع
قرآن کریم.

آقابخشی، علی )1386(. فرهنگ علوم سیاسی. تهران: چاپار.
ابن فارس، احمد )1404ق(. معجم مقاییس اللغه. قم: مکتب الاعلام الاسلامی.

اميدي، مهدي و دیگران )1395(. مردم و حکومت اسلامي در انديشة سياسي علامه طباطبايي. قم: المصطفي.…
انوری، حسن )1381(. فرهنگ بزرگ سخن. تهران: نشر سخن.

بازرگان، مهدي )۱۳۷۷(. آخرت و خدا هدف رسالت انبيا. تهران: مؤسسة خدمات فرهنگي رسا.
بحرالعلوم، محمد )1403ق(. بلغة الفقیه. تهران: منشورات مکتبة الصادق.

بروجردی طباطبائی، حسین )بیتا(. البدر الزاهر فی صلاة المسافر. قم: مکتب آیت الله منتظری.
پورفرد، مسعود )1396(. کارویژه های نظام سیاسی اسلام در اندیشة سیاسی علامه طباطبائی. قبسات، 22)85(، 125ـ147. 

پیربابایی، محمدتقی؛ رحمانی، جواد و شجاری، مرتضی )1393(. تبیین مفهوم مشارکت شهروندی در مدیریت شهری از دیدگاه 
علامه طباطبائی. اسلام و مدیریت، 3)6(، 180ـ163.

جوادی آملی، عبدالله )1378(. ولایت فقیه ولایت فقاهت و عدالت. قم: اسراء.
جوهری، اسماعیل بن حماد )1376ق(. الصحاح. بیروت: دار العلم.

حائري يزدي، مهدي )بي تا(. حکمت و حکومت. بي جا: بي نا.
حسامی، فاضل )1398(. جامعة مطلوب در اندیشة علامه طباطبائی. مجموعه مقالات همایش تفسیر المیزان و علوم انسانی 

اسلامی. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشة اسلامی.
خسروپناه، عبدالحسين )1390(. علامه طباطبايي فيلسوف علوم انساني اسلامي. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشة اسلامی.

دهخدا، علیاکبر )1377(. لغت نامة دهخدا. تهران: دانشگاه تهران.
سروش، عبدالكريم )1376(. مدارا و مديريت. تهران: مؤسسة فرهنگي صراط.
صدوق، محمدبن علي )1395ق(. کمال الدین و تمام النعمه. تهران: اسلامیه.
طباطبايي، سیدمحمدحسين )1381(. مرزبان وحى و خرد. قم: بوستان کتاب.

طباطبايي، سیدمحمدحسين )1387(. روابط اجتماعى در اسلام. قم: بوستان کتاب.
طباطبايي، سیدمحمدحسين )1388الف(. بررسیهاى اسلامى. قم: بوستان کتاب.

طباطبايي، سیدمحمدحسين )1388ب(. شيعه در اسلام. قم: بوستان کتاب.
طباطبايي، سیدمحمدحسين )1417ق(. الميزان فی تفسیر القرآن. بیروت: مؤسسة الاعلمي للمطبوعات.

طوسی، محمدبن الحسن )1414ق(. امالی. قم: دار الثقافه.
عابدی، محمد )1394(. استلزام های مبانی خداشناسی در ساحت سیاست از منظر علامه طباطبائی. معرفت سیاسی، 7)14(، 63ـ86.

عاملی، سیدجوادبن محمد )بیتا(. مفتاح الکرامه فی شرح قواعد علامه. بیروت: دار احیاء التراث العربی.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  80

عليخاني، علي اکبر و همکاران )1390(. اندیشة سیاسی متفکران مسلمان. تهران: پژوهشکدة مطالعات فرهنگی و اجتماعی. 
قدردان قراملیک، محمدحسن )1385(. مبانی حکومت مردم سالار دینی از دیدگاه علامه طباطبائی. اندیشة نوین دینی. 2)4 و 

5(، 119ـ145.
کرکی عاملی، علیبن حسین )1392(. رسائل محقق کرکی. قم: کتابخانة آیت الله مرعشی نجفی.

کليني، محمدبن يعقوب )1407ق(. اصول کافي. تهران: دار الکتب الاسلامیه.
گروه اصطلاح نامة کلام اسلامی )1382(. اصطلاح نامة کلام اسلامی. قم: دفتر تبلیغات اسلامی.

مرتضایی، سیداحمد )1399(. ولایت فقیه در احادیث نبوی. قم: مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمینی؟رح؟.
مصباح یزدی، محمدتقی )1375(. حکومت اسلامی و ولایت فقیه. قم: سازمان تبلیغات اسلامی.

مصباح یزدی، محمدتقی )1396(. »علامه طباطبايي قبل از نهضت امام؟رح؟ و مطرح شدن حكومت اسلامي، ولايت فقيه را 
اثبات كرده بود«. هفته نامة پرتو سخن، )895(، 6 دی، صفحة آخر. 

مصطفوی، حسن )1385(. التحقیق فی کلمات ‌القرآن الکریم. تهران: مرکز نشر آثار علامه مصطفوی.
معین، محمد )1378(. فرهنگ فارسی. تهران: امیر کبیر.

مفید، محمدبن محمدبن نعمان )1413ق(. النکت الاعتقادیه. قم: المجمع العالمی لأهل البیت؟عهم؟.
منتظری، حسینعلی )1369(. دراسات یف‌ یلاوة ‌الفهیق. قم: المرکز العالم  للدراسات الاسلامیه.
مؤمن قمی، محمد )1393(. بررسی وظایف و حدود اختیارات ولیفقیه. قم: دفتر نشر معارف.
نجفی، محمدحسن )1374(. جواهر الکلام فی شرح شرائع الاسلام. بیروت: دار احیاء التراث.

نراقی، احمدبن محمدمهدی )1417ق(. عوائد الایام فی بیان قواعد الاحکام. قم: دفتر تبلیغات اسلامی.
4ـ15. یزدانی مقدم، احمدرضا )1388(. مردم سالاری دینی در پرتو نظریة ادراکات اعتباری علامه طباطبائی. حکومت اسلامی، 14)51(. 132


