
Received: 2025/11/07 - Accepted: 2025/11/17

Abstract
Quranic anthropology forms the basis of many political and social 
discussions in Islam. In the Meccan surahs, the Noble Quran presents 
a fundamental image of human reality, which served as the theoretical 
foundation for the Prophetic governance in Medina. These surahs discuss 
positive human characteristics, such as inherent dignity, divine nature 
(fitrah), the aspiration for perfection, and the capacity for sociability, 
alongside negative characteristics such as worldliness, greed for wealth, 
hypocrisy, and rebellion. This duality shaped the theoretical basis of 
the Prophetic governance and guided the policies of the Prophet (peace 
be upon him) in various social, economic, and military spheres. This 
research, employing an analytical-interpretive approach, examines the 
anthropological foundations of the Prophetic governance in the Meccan 
surahs and analyzes their political functions. Findings indicate that these 
foundations had specific political functions in the Prophetic governance: 
legitimacy of power based on monotheism; organizing power based on 
human dignity and responsibility; justice-centeredness; consultation and 
political participation; community-building (Ummah); and the rejection 
of despotism and authoritarianism.

Keywords:Quranic anthropology, prophetic governance, Meccan surahs, fitrah    
(divine nature), dignity, rebellion, political functions

 Simin Bahmaei       / Level Four Seminary Student, Ahvaz Seminary, Ahvaz, Iran 

 Hamed Marefat / PhD in Quranic and Hadith Sciences, University of Quran and Hadith Sciences, Qom, Iran
hamed.marefat@gmail.com

The Anthropological Foundations of Prophetic Governance in the 
Meccan Surahs of the Quran and Its Political Functions

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.2.9

10.22034/siyasi.2025.5003079

Ma'rifat-e Sīasī 2025, Vol. 16, No. 2, 27-40

simin.bahmae@gmail.com



سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403، ص 27ـ40

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

20.1001.1.20084366.1403.16.2.2.9

10.22034/siyasi.2025.5003079

چکيده
انسان شناسی قرآنی بنیان بسیاری از مباحث سیاسی و اجتماعی اسلام را شکل میدهد. قرآن کریم 
در سوره های میک تصویری بنیادین از حقیقت انسان ارائه میکند که مبنای نظری حکومت نبوی 
در مدینه قرار گرفت. در این سوره ها ویژگیهای مثبت انسان، مانند کرامت ذاتی، فطرت الهی، 
کمال خواهی و ظرفیت اجتماع گرایی، در کنار ویژگیهای منفی همچون دنیاطلبی، تکاثر، نفاق و 
طغیانگری مطرح شده است. این دوگانه، بنیان نظری حکومت نبوی را شکل داد و سیاست های 
پیامبر؟ص؟ را در عرصه های مختلف اجتماعی، اقتصادی و نظامی جهت بخشید. پژوهش حاضر با 
و  بررسی  را  نبوی در سوره های میک  انسان شناختی حکومت  مبانی  ـ تفسیری،  روکیرد تحلیلی 
کارکردهای سیاسی آنها را تحلیل میکند. یافته ها نشان میدهند که این مبانی در حکومت نبوی 
کارکردهای سیاسی مشخصی داشته اند: مشروعیت قدرت بر پایة توحید؛ تنظیم قدرت بر اساس 
کرامت و مسئولیت انسان؛ عدالت محوری؛ شورا و مشارکت سیاسی؛ امت سازی؛ و نفی استبداد و 

تمامیت خواهی.

کليدواژه ها: انسان شناسی قرآنی، حکمرانی نبوی، سور میک، فطرت، کرامت، طغیان، کارکردهای سیاسی.

دريافت: 1404/08/16 - پذيرش: 1404/08/26

simin.bahmae@gmail.com                                  / طلبة سطح چهار حوزة علمية اهواز، اهواز، ايران�

hamed.marefat@gmail.com حامد معرفت / دکتری علوم قرآن و حديث، دانشگاه علوم قرآن و حديث، قم، ايران�

سيمين بهمئی

نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن





29نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

مقدمه

انسان در نگاه اسلامی جایگاهی ویژه دارد و قرآن کریم او را در مرکز توجه قرار داده است. فهمیدن اینکه انسان کیست، 
چه نیازها و ویژگیهایی دارد و چه ضعف ها و آسیب هایی در او هست، اساس هر نوع نظم اجتماعی و سیاسی به شمار 

م‌یرود. بدون چنین شناختی نمیتوان از شکل‌گیری حکومت، شیوة به کارگیری قدرت یا اهداف آن سخن گفت.
سوره های میک بیشتر بر اصول اعتقادی مثل توحید و معاد تمرکز کرده اند؛ اما در همین آیات، پایه های 
شناخت انسان هم گذاشته شده است؛ اینکه انسان موجودی مخلوق است؛ دارای فطرت و کرامت است؛ اما 
درعین حال میتواند دچار طغیان و دنیاپرستی هم بشود. در مقابل، سوره های مدنی این مبانی را به عرصة اجتماع 
و عمل کشانده اند؛ چراکه پیامبر؟ص؟ در مدینه تنها کی معلم و پیام آور نبود؛ بلکه مسئولیت رهبری، قانون گذاری 
و سامان دادن جامعه را هم بر عهده داشت. به همین دلیل، آیات مدنی به وضوح دربارة روابط اجتماعی، قوانین 

اقتصادی و شیوة سازمان دهی امت اسلامی سخن گفته اند.
پرسش اصلی این پژوهش این است که قرآن در سوره های میک چه تصویری از انسان ارائه میدهد و این 
تصویر چه کارکردهای سیاسی برای حکومت پیامبر؟ص؟ داشته است. به همین منظور، مقاله دو هدف را دنبال 
میکند: نخست بررسی مبانی انسان شناسی در سوره های میک؛ سپس تحلیل نقش این مبانی در ادارة جامعه 

توسط پیامبر؟ص؟ و توضیح کارکردهای سیاسی آن.
بررسی این مسئله از اهمیت زیادی برخوردار است؛ زیرا روشن میکند که حکومت در اسلام تنها کی اتفاق تاریخی 
نبوده؛ بلکه از دل آموزه های دینی و نگاه قرآن به انسان سرچشمه گرفته است. همچنین بنیان های فکری حکومت 
پیامبر؟ص؟ را آشکار میکند و میتواند به بازسازی اندیشة سیاسی اسلام کمک کند. افزون براین، پاسخی است به کسانی 

که میگویند دین اسلام فقط به زندگی فردی مربوط میشود و هیچ ارتباطی با سیاست و حکومت ندارد.

1. مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سوره های مکی قرآن

ارزش هـا و آرمان هـاي هـر جامعـه مبناي شـکل گيري سياسـت ها و اصـول آن را تشـکيل مي‌دهنـد. ارزش هاي 
دينـي و ملـي، کـه ريشـه در ايدئولـوژي آن جامعـه دارنـد، بازتاب‌دهنـدة آرزوها و اهـداف مشـترك آن جامعه‌اند 
)ارجیـنی، 1403، ص8(. ازسـو‌یدیگر، شـناخت انسـان زیربنـای فکـری هـر مکتب اجتمـاعی اسـت. بسیاری از 
اصـول ایدئولـوژی و فکـری هـر مکتب به نـوع بینش و معرفت دربـارة انسـان برمیگردد. این اصـول ایدئولوژی 
مکتـب اسـت که مقـررات و نظامات اجتماعی، سیـاسی، اقتصادی و فرهنگی بر اسـاس آن تنظیم میشـود )زارع 
قراملـیک، 1389، ص39(. اسلام جامع تریـن شـناخت را از انسـان در اختیـار بشـر قرار داده اسـت )جـوادی آملی، 
1381، ج14، ص24(. همـة احـکام اجتمـاعی اسلام، از قبیـل حقـوق، اقتصـاد، سیاسـت و ماننـد اینهـا، حاکی از 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  30

جامع نگـری قـرآن کریـم دربـارة ابعـاد وجـودی و حقیقت و جوهر انسـانی اسـت؛ زیرا تـا انسـان آن گونه که خلق 
شده است، شناخته نشود، نیازها و روابط او مشخص نمیشود )مصباح یزدی، 1373، ص324(.

قرآن کریم از زوایای مختلفی به معرفی و شناساندن انسان پرداخته است. برخی از آیات به چگونگی و 
کیفیت آفرینش اولیة انسان اشاره دارند )روم: 20؛ سجده: 7؛ صافات: 11(؛ برخی دیگر به مسائل زندگی انسان 
در جهان مادی اشاره میکنند )انبیا: 8ـ30؛ نحل: 14؛ طور: 22( و دسته ای دیگر به تبیین مسائل و مشکلات و 
ابعاد وجودی انسان و نیازهای مادی و معنوی او میپردازند )شوری: 30؛ حدید: 22(. مجموعة این آیات شناخت 
جامعی را از انسان در اختیار ما قرار میدهند که در کی نگاه جامع میتوان از آنها به مبانی انسان شناختی تعبیر 

کرد. در ادامه تلاش میشود گزارشی از مبانی انسان شناختی مرتبط با حکومت نبوی در سور میک ارائه شود.
۱ـ1. انسان به عنوان موجود مخلوق و مسئول

دو برداشت کلی از جهان وجود دارد: نگاهی که آن را خودپدید میداند و برداشتی که آن را نیازمند خالق میبیند. 
اعتقاد به مخلوق بودن هستی تأثیر مستقیمی در مدیریت حیات اجتماعی و سیاسی داشته، لوازمی را در مدیریت 

سیاسی در پی دارد )عابدی، 1400، ص249(.
لازمة این اعتقاد، پذیرش وجود نوعی پیوند میان جهان و خالق است. پذیرش این رابطه، حقوق و تکالیفی 
بین آن دو ایجاد میکند که »عبادت و اطاعت« از جملة این حقوق است. آیاتی به این حق و تکلیف اشاره دارند؛ 
مانند آیات 21ـ22 سورة بقره و آیة 102 سورة انعام که عبادت را فرع بر خالقیت میدانند؛ چنان که میفرماید: 
»يََا أَيَُّهََّا النَّاّسُُ اعْْبُُدُُوا رََبَّكُُّمُُ الَّذِِّي خََلَقَََكُُمْْ وََالَّذِِّينََ مِِنْْ قََبْْلِكُُِمْْ لَعَََلَّكُُّمْْ تََتَّقُُّونََ )بقره: ۲۱(؛ ای مردم! پروردگار خود را 
پرستش کنید؛ آن کس که شما و کسانی را که پیش از شما بودند، آفرید تا پرهیزگار شوید«. خداوند در این آیه 
با خطاب جامع و عمومی »یا اُیُّهََا الَنَّاسُُ« همگان را به عبودیت »رب« فرامیخواند و برای جذب آنها به عبادت 

پروردگار، از مهم ترین نعمت، یعنی خلقت انسان ها، آغاز میکند )عابدی، 1400، ص249(. 
همچنین در آیة دیگری میفرماید: 

أَيَُّهََّا النَّاّسُُ اتَّقُُّوا رََبَّكُُّمُُ الَّذِِّي خََلَقَََكُُمْْ مِِنْْ نَفَْْسٍٍ وََاحِِدََةٍٍ وََخََلَقَََ مِِنْْهََا زََوْْجََهََا وََبَثََّّ مِِنْْهُُمََا رِِجََالًاا كََثِيِرًًا وََنِسََِاءًً وََاتَّقُُّوا اللَّهَ�َ 
رْْحََامََ إِنَِّّ اللَّهَ�َ كََانََ عََلَيَْْكُُمْْ رََقِِيبًًا )نساء: 1(؛  الَّذِِّي تََسََاءََلُوُنََ بِهِِِ وََالْأَ�َ

ای مردم! از ]مخالفت[ پروردگارتان بپرهیزید! همان کسی که همة شما را از کی انسان آفرید و همسر او 
را ]نیز[ از جنس او خلق کرد؛ و از آن دو، مردان و زنان فراوانی ]در روی زمین[ منتشر ساخت. و از خدایی 
بپرهیزید که ]همگی به عظمت او معترفید؛ و[ هنگامی که چیزی از کیدیگر میخواهید، نام او را میبرید! ]و نیز 

از قطع رابطه با[ خویشاوندان خود بپرهیزید! زیرا خداوند مراقب شماست. 



31نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

علامه طباطبائی در تفسیر این آیه توضیح میدهد که این آیه مردم را دعوت میکند به اینکه در روابط خود با 
کیدیگر دارای تقوا باشند؛ چراکه همة مردم در حقیقت انسانیت شرکیاند و هیچ فرقی بین مرد و زن، کوچک 
و بزرگ و توانا و ناتوان نیست. خداوند انسان ها را به زندگی اجتماعی راهنمایی کرد تا سعادتشان تکمیل گردد 
و احکام و قوانین جاریه را به آنها الهام کرد تا راه و رسم زندگیشان آسان شده، هستی و بقای فردی و اجتماعی 
آنان حفظ شود. توجه انسان به خالقیت خداوند و مخلوق بودن خود، باعث تقوا و پرهیزگاری او میشود که این 

خود باعث قوام و پیشرفت همه جانبة زندگی فردی و اجتماعی میگردد )طباطبائی، 1376، ج4، ص230(.

2ـ1. انسان به عنوان موجودی مختار

در آیات قرآنی، خلقت انسان به دست ذات پاک باریتعالی، پس از مسئلة تعلیم قرآن آمده است )رحمن: 2ـ3(. 
همچنین قرآن در ضمن آیات متعددی وجود اختیار را برای انسان اثبات میکند. از آن جمله، آیات مربوط به رسالت 
پیامبران و دعوت انسان به آیین حق با انذار و تبشیر است )بقره: 19؛ اسراء: 105؛ احزاب: 45؛ و...(. به طور حتم، اگر 
انسان از نظر قرآن مختار و آزاد نمیبود، ارسال پیامبران و دعوت آنان بیهوده م‌یشد. افزون‌براین، آیاتی نیز به‌صراحت 
از اختیار انسان در پذیرش یا نفی ایمان سخن گفته‌اند )انسان: 3( و ایمان اجباری را خواست خداوند نم‌یدانند و آن 
را نکوهش م‌یکنند )شعراء: 3(. در کنار این موارد، آیاتی نیز پیامبران را تنها دعوت‌کننده، راهنما و ترساننده م‌یشمرند 
)نور: 54( و آیاتی دیگر انسان را همواره در معرض ابتلا و آزمایش م‌یدانند )ملک: 2(. همة اینها گویای وجود اختیار 

در اعمال ارادی انسان است که اولین نتیجة آن، وجود مسئولیت در پی انجام اعمال میباشد.
ازاین رو آیاتی از قرآن به صراحت انسان را در مقابل اعمالش مسئول و دارای اختیار در تعیین سرنوشت خود 
معرفی کرده، نتایج متعددی را بر این مسئله بار میکنند. وجود تکلیف در دنیا و بهشت و جهنم به عنوان پاداش 
و جزای عمل در آخرت و مانند اینها، شواهد بسیار قوی بر مسئولیت انسان در مقابل اعمال اختیاریاش هستند. 
خداوند در آیة 36 سورة اسراء میفرماید: »وََالَا تََقْْفُُ مََا لَيَْْسََ لَكَََ بِهِِِ عِِلْمٌٌْ إِنَِّّ السَّّمْْعََ وََالْبََْصََرََ وََالْفُُْؤََادََ كُُلُّّ أُُلَوئَِكََِ كََانََ 
؛ از آنچه به آن آگاهی نداری، پیروی مکن؛ چراکه گوش و چشم و دل، همه مسئول اند«. در اینجا  عََنْْهُُ مََسْْئُُولًاا
خداوند دو تذکر مهم را بیان میفرماید: اول اینکه آنچه بدان علم و آگاهی نداری، منبع و مبدأ عمل قرار نده؛ 
دوم اینکه انسان در برابر آنچه با چشم و گوش و قلبش انجام میدهد، مسئول است. »اَلَْفُُْؤََادََ« در آیه به نکتة 

ظریفی اشاره دارد و آن اینکه انسان در قبال خطورات قلبیاش هم مسئول است.
در نتیجه درمییابیم که دسـتاورد مختار دانسـتن انسـان، مسـئولیت پذیری در جنبه های فردی و اجتماعی 
اسـت. رابطـة مسـئولیت پذیری با جامعه، رابطه ای مسـتقیم و عمیق اسـت. مسـئولیت پذیری یـیک از پایه های 
اصـلی زنـدگی اجتمـاعی سـالم و کارآمـد به حسـاب میآید. هـر فرد وقـتی مسـئولیت کارهای خـود را بپذیرد، 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  32

باعـث ایجـاد نظـم، اعتمـاد و همـکاری در اجتمـاع میشـود. چنانچـه همـة افـراد جامعـه در قبال وظایفشـان 
مسئول باشند، جامعه ای قانونمند، اخلاق مدار و پیشرفته شکل میگیرد.

3ـ1. فطرت انسانی و قابلیت هدایت

واژة »فطرت« بر نوع خاصی از آفرینش دلالت دارد؛ یعنی خلقت و آفرینشی بیسابقه که از آن به »ابداع« تعبیر 
میشود )راغب اصفهانی، 1412ق، ص296(. استعمال این واژه و مشتقاتش در قرآن مجید همه جا به معنای ابداع 
و آفرینش بدون سابقه است )اسراء: 17؛ طه: 72(. فطرت در خصوص انسان و خصلت های فراحیوانی او به کار 
برده میشود که به ترتیب سه ناحیة دانش، ارزش و گرایش را در وجود انسان شکوفا میکند و فعلیت میبخشد. 
در زمینة دانش، گزاره ها به شکل توصیفی و خبری بیان میشوند؛ در زمینة ارزش، گزاره های حاکی از آنها شکل 
دستوری دارند؛ گرایش ها نیز پاره‌ای حالات نفسان‌یاند که پس از شکوفایی ارزش ها در فرد پدید م‌یآیند و موجب 
جهت گیری وی به سوی هدفی والا و مقدس میشوند )ابن سینا، 1404ق، ص4؛ ابن سینا، 1384، ص252ـ253(

در صورت جست وجو در این زمینه، به دو دسته از آیات برمیخوریم: دستة اول آیاتیاند که به خالی بودن 
لوح نفس از کلیة معلومات در آغاز تولد و پیدایش تدریجی معلومات پس از آن از طریق حواس و فکر اشاره 
بْصََْارََ  میکنند؛ مانند آیة 78 سورة نحل: »وََا�للَّهُُ أَخَْْرََجََكُُمْْ مِِنْْ بُطُُُونِِ أُُمَّّهََاتِكُُِمْْ الَا تََعْْلَمَُُونََ شََيْْئًًا وََجََعََلََ لَكَُُمُُ السَّّمْْعََ وََالْأَ�َ
فْْئِدََِةََ لَعَََلَّكُُّمْْ تََشْْكُُرُُونََ؛ و خداوند شما را از شکم مادرانتان خارج کرد؛ درحالیکه هیچ چیز نم‌یدانستید؛ و برای  وََالْأَ�َ
شما گوش و چشم و عقل قرار داد تا شکر نعمت او را به جای آورید«. دستة دوم آیات متعددیاند که در آنها واژة 
»ذکر« آمده و حتی خود پیامبر؟ص؟ نیز با عنوان »ذکر« خطاب شده است. در سورة غاشیه آیة 21، خداوند پیامبر؟ص؟ 
را خطاب میکند و میفرماید: »فََذََكِّّرْْ إِنَِّمََّا أَنَْتََْ مُُذََكِّّرٌٌ؛ یادآوری کن؛ همانا جز این نیست که تو فقط یادآور‌یکننده‌ای«. 
این خطاب قرآن به پیامبر گویای این است که انسان ها چیزهایی را در ابتدای تولد و قبل از آن م‌یدانسته اند 

و با آنها متولد شده اند؛ به گونه ایکه با یادآوری واسطة وحی، آنها را بهیاد میآورند.
آیات 7 و 8 سورة شمس )وََنَفَْْسٍٍ وََمََا سََوَّّاهََا * فََأََلْهََْمََهََا فُُجُُورََهََا وََتََقْْوََاهََا( آشکارا به الهام فطری فجور و تقوا اشاره 
میکنند و آن را فعل الهی به شمار میآورند )طباطبائی، 1376، ج20، ص693(. »اِلِْهْام« به معنای القای مطلب به 
قلب انسان از جانب خداوند است )ابن منظور، 1414ق، ج12، ص544(. »فجور« به معنای دریدن پردة تقوا و ارتکاب 
گناهان است )راغب اصفهانی، 1412ق، ص625(. »تقوا« نیز به معنای نگهداری است )طریحی، ب‌یتا، ج1، ص448( 
و در اینجا منظور اموری است که آدمی را از آلودگی به گناه و زشتی حفظ میکنند. از این آیه به خوبی استفاده 
میشود که خداوند مسئلة درک حسن و قبح عقلی و فهم نکی و بد را به صورت فطری در درون جان انسان قرار 

داده است تا او را از این طریق به مسیر سعادت و تکامل هدایت کند )مکارم شیرازی، 1373، ج27، ص47(.



33نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

قرآن کریم در آیة 30 سورة روم برای اولین بار واژة »فطرت« را به کار م‌یبرد و به ابتنای دین بر فطرت و سرشت 
انسان ها تصریح میکند و خلق و آفرینش را دگرگون ناشدنی م‌یداند: »فََأََقِِمْْ وََجْْهََكََ لِدِّّلينِِ حََنِيِفًًا فِِطْْرََتََ ا�للَّهِِ الَّتِّيِ 
فََطََرََ النَّاّسََ عََلَيَْْهََا الَا تََبْْدِِيلََ لِخََِلْقِِْ ا�للَّهِِ ذََلِكََِ الدِّّينُُ الْقََْيِّّمُُ وََلَكَِِنَّّ أَكَْْثََرََ النَّاّسِِ الَا يََعْْلَمَُُونََ؛ پس روی خود را متوجه آیین 
خالص پروردگار کن! این فطرتی است که خداوند انسان ها را بر آن آفریده است. دگرگونی در آفرینش الهی نیست. 
این است آیین استوار؛ ولی بیشتر مردم نم‌یدانند!« در این آیه، مسئلة فطری بودن دین مطرح شده است؛ آن هم 
دین »حنیف«؛ یعنی خالی از هرگونه تمایل و گرایش به سوی باطل و کجی، و پاک از هرگونه شرک و آلودگی. در 
نتیجه، هر دعوتی که در شریعت مطرح میشود، ریشة آن در اعماق فطرت انسان ها وجود دارد. هیچ آیین الهی با 
خواسته های فطری انسان مبارزه نمیکند؛ بلکه از طریق مشروع آنها را هدایت و تکمیل میکند و رشد م‌یدهد و 
به این ترتیب، خداپرستی و دینداری به عنوان »هدایت تکوینی« در درون جان انسان به ودیعه گذاشته شده است و 
اگر انحرافی پیدا میشود، عارضی است. ازهمین‌رو وظیفة پیامبران این است که این انحرافات عارضی را از بین ببرند 

تا فطرت اصلی امکان شکوفایی به‌دست آورد و این همان مسئلة هدایت پذیری انسان را نمایان میسازد.
از منظـر حکمـرانی، انسـان را موجـودی دارای فطرت و قابل تربیت دانسـتن به این معناسـت که حکومت 
اسلامی بـرخلاف نظام های اسـتبدادی، بر اسـاس سـرکوب بنا نمیشـود؛ بلکه بر شـکوفایی فطـرت و هدایت 
طبیعی انسـان ها اسـتوار اسـت. با توجه به همگانی بودن فطرت، پذیرش آن اسـتلزاماتی در مدیریت اجتماعی 

و سیاسیِِ معتقدانش دارد )عابدی، 1400، ص322ـ333(.
4ـ1. اجتماع گرایی و مدنی بالطبع بودن انسان

در خصوص حیات اجتماعی انسان دو مفهوم »مدنی بالطبع« و »مدنی بالاضطرار« قابل طرح است. اگر انسان 
را بالفطره و بالطبع اجتماعی بدانیم، یعنی انسان بر اساس خلقت خاص خود، به صورت کی جزء از کی کل خلق 
شده است و سعادت و کمالش جز در کل تحقق نمییابد؛ اما اگر او را مدنی بالاضطرار بدانیم، معنایش این 
میشود که در طبیعت به صورت کی کل منفرد و مستقل خلق شده است، نه به عنوان جزئی از کی کل؛ یعنی 
در رشد و سعادت و کمالش به خودیخود نیازی به کی کل ندارد؛ بلکه کی محرک و عامل خارجی )نه نیاز 

درونی و ذاتی او( سبب میشود که انسان در اجتماع زندگی کند )مظفری، 1389، ص9(.
از منظر آموزه های وحیانی اسلام، دیدگاه اول، یعنی مدنی بالطبع بودن انسان، با آیات قرآن هماهنگ است؛ 
برای مثال، آیة 13 سورة حجرات م‌یفرماید: »يََا أَيَُّهََّا النَّاّسُُ إِنَِّاّ خََلَقَْْنََاكُُمْْ مِِنْْ ذََكََرٍٍ وََأُُنْثََْى وََجََعََلْنََْاكُُمْْ شُُعُُوبًاً وََقََبََائِلََِ لِتََِعََارََفُُوا 
إِنَِّّ أَكَْْرََمََكُُمْْ عِِنْْدََ ا�للَّهِِ أَتَْْقََاكُُمْْ إِنَِّّ اللَّهَ�َ عََلِيِمٌٌ خََبِيِرٌٌ؛ ای مردم! ما شما را از کی مرد و زن آفریدیم و شما را تیره‌ها و قبیله‌ها 
قرار دادیم تا کیدیگر را بشناسید. ]اینها ملاک امتیاز نیست[ گرامیترین شما نزد خداوند باتقواترین شماست؛ خداوند 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  34

دانا و آگاه است!« این آیه دو هدف اساسی را بیان میکند: نخست اینکه شعبه‌شعبه و قبیله‌قبیله بودن، ملاک کرامت، 
امتیاز و تبعیض نیست؛ دوم اینکه شعوب و قبایل وسیله‌ای است برای شناخته شدن؛ چون آنها باید با هم ارتباط 
داشته باشند. پس این خود گویای نیاز انسان به اجتماعی بودن است؛ چراکه لازمة اجتماعی بودن، شناختن است.

آیة 32 سورة زخرف میفرماید: »أَهَُُمْْ يََقْْسِِمُُونََ رََحْْمََتََ رََبِّّكََ نَحَْْنُُ قََسََمْْنََا بَيَْْنََهُُمْْ مََعِِيشََتََهُُمْْ فِِي الْحََْيََاةِِ الدُّّنْيََْا وََرََفََعْْنََا 
بَعَْْضََهُُمْْ فََوْْقََ بَعَْْضٍٍ دََرََجََاتٍٍ لِيََِتَّخِِّذََ بَعَْْضُُهُُمْْ بَعَْْضًًا سُُخْْرِِيًّّا وََرََحْْمََتُُ رََبِّّكََ خََيْْرٌٌ مِِمَّّا يََجْْمََعُُونََ؛ مگر رحمت پروردگارت را آنها 
تقسیم میکنند؟ این ماییم که معیشت آنها را در زندگی دنیا میانشان تقسیم کرده‌ایم و بعضی از آنها را بر بعضی دیگر 
مراتبی برتری دادیم تا کیدیگر را به خدمت گیرند ]و چرخة زندگی بگردد[؛ و رحمت پروردگارت از آنچه م‌یاندوزند، 
بهتر است«. از این آیه نکات متعددی به‌دست میآید: نخست اینکه مقصود از تقسیم معیشت، مال و ثروت نیست؛ 
بلکه وسایل و امکاناتی است که انسان برای تحصیل مال و ثروت به کار م‌یگیرد؛ مانند استعدادهای فنی، بدنی، هوش 
و...؛ دوم اینکه این استعدادها کیسان نیستند؛ بلکه مراتب دارند؛ سوم اینکه همین اختلاف ها در استعدادهای انسان ها 
سبب شده است که آنان به سوی هم جذب شده، مسخر کیدیگر شوند و همه به طور طبیعی در زندگی اجتماعی 

همدیگر را به کار گیرند و چرخة حیات اجتماعی انسان استمرار یابد )طباطبائی، 1376، ج18، ص149(.
بر اساس آیات قرآنی، جوامع انسانی همواره کی سیر تکاملی داشته اند. حیثیت اجتماعی انسان، مانند سایر 
بلکه همانند سایر خواص روحی و  ابتدا کامل خلق نشده است؛  از  او، پدیده ای است که  حیثیت ها و خواص 
پدیده های انسانی، به تدریج رشد میکند و از نظر کمی و کیفی کامل میشود. خانواده نخستین هستة تشیکل 
ِ�������������������م�������������������� نزدکی و دور، بعد به عشیره، سپس  جامعه است. رشد تدریجی ک��

به قبیله و آن گاه به قوم و پس از آن به روستا و شهر توسعه مییابد. 
قرآن در تبیین ریشه های پیدایش اجتماع در آیة 21 سورة روم میفرماید: »وََمِِنْْ آيََاتِهِِِ أَنَْْ خََلَقَََ لَكَُُمْْ مِِنْْ 
يََآاتٍٍ لِقََِوْْمٍٍ يََتََفََكَّّرُُونََ؛ و از نشانه های او اینکه  أَنَْفُُْسِِكُُمْْ أَزَْْوََاجًًا لِتََِسْْكُُنُُوا إِلَِيَْْهََا وََجََعََلََ بَيَْْنََكُُمْْ مََوََدَّّةًً وََرََحْْمََةًً إِنَِّّ فِِي ذََلِكََِ لَآ
همسرانی از جنس خودتان برای شما آفرید تا در کنار آنان آرامش یابید و در میانتان مودت و رحمت قرار داد. 
در این نشانه هایی است برای گروهی که تفکر میکنند«. نخستین ریشة طبیعی برای تشیکل کی جامعة کوچک 
در بین انسان ها، همسرخواهی است و در تشیکل خانواده، دو عامل و رکن مهم باید وجود داشته باشد: مودت و 

رحمت )مکارم شیرازی، 1373، ج3، ص35(.
5ـ1. قرآن و ابعاد مثبت و منفی انسان

قرآن کریم آیات فراوانی را به انسان و بیان اوصاف و ویژگیهای او اختصاص داده است. در برخی از این آیات، 
عالیترین ثناها و ستایش‌ها دربارة انسان به کار رفته )بقره: 29ـ30؛ انعام: 165( و در برخی دیگر، بدترین نکوهش‌ها 



35نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

دربارة او ذکر شده است )حج: 66؛ زخرف: 15(. حقیقت این است که این مدح و ذم، از آن جهت نیست که انسان 
کی موجود دوسرشتی است که نیمی از آن ستودنی و نیمی دیگر نکوهیدنی است. نظر قرآن به این است که 
انسان همة کمالات را بالقوه دارد و باید آنها را به فعلیت برساند و این خود اوست که باید سازنده و معمار خویشتن 

باشد )مطهری، 1372، ج2، ص267(.
انسان در ناحیة خصلت ها و خویها موجودی بالقوه است؛ یعنی در آغاز تولد، فاقد خوی و خصلت است؛ برخلاف 
حیوانات که هر کی با برخی ویژگیها متولد میشوند. انسان چون فاقد هرگونه خوی و خصلتی است و از طرفی 
خویپذیر و خصلت پذیر است، به‌وسیلة خصلت ها و خویهایی که رفته‌رفته پیدا میکند، کی سلسله »ابعاد ثانوی« 
علاوه بر ابعاد فطری برای خویش م‌یسازد. انسان یگانه موجودی است که قانون خلقت، قلم ترسیم چهرة او را به 

دست خودش داده است تا هرگونه که خود میخواهد، آن را ترسیم کند )مطهری، 1372، ج2، ص287ـ288(.
استعدادهای مثبت قرآنی برای انسان در فطرت او تعبیه و استعدادهای منفی در طبیعتش جایگذاری شده اند 
و اولی اصل و دومی فرع است )جوادی آملی، 1383، ص292(. از دیدگاه علامه طباطبائی، آدمی دارای دو 
حال است: یکی حال فطری و دیگری حال عادی. حاکم در حال عادی، عرف و عادت است؛ اما حال فطری 
انسان به گونه ای است که به عادات و رسوم مشوب نشده است و عرف و عادت هیچ دخل و تصرفی در آن ندارد 
)طباطبائی، 1376، ج13، ص257(. پس انسان از آن جهت که دارای فطرت الهی است، در آیات قرآن ستایش 
شده است و از آن جهت که در بند طبیعت و تابع شهوت و غضب است، مورد مذمت قرآن قرار گرفته است 
)جوادی آملی، 1378، ص20(. پشتوانة فطرت انسان روح الهی است؛ اما طبیعت او به گِِل وابسته است. بنابراین 

همة فضایل انسانی به فطرت و همة رذایل به طبیعت او بازمیگردند )جوادی آملی، 1383، ص114(.

2. کارکردهای سیاسی مبانی انسان شناختی در حکومت نبوی

مبانی انسان شناختی ترسیم شده در سوره های میک، تنها به توصیف انسان محدود نمیشوند؛ بلکه کارکردها و بایدهای 
مشخصی را برای نظام سیاسی به‌دنبال دارند. این کارکردها پیامدهای منطقی و ضروری همان تصویری هستند که قرآن 
از حقیقت انسان ارائه م‌یدهد؛ به گونه‌‌ایکه بسیاری از آنها در سایر آیات و سیرة حکومتی پیامبر اسلام دیده م‌یشوند. 

ازاین‌رو در این بخش تلاش میشود کارکردهای اصلی این مبانی در میدان سیاست و حکمرانی توضیح داده شود.
۱ـ2. مشروعیت و مقبولیت بر پایة توحید و کرامت انسان

این کارکرد و الزام، مستقیماًً از دو اصل »مخلوق و مسئول بودن انسان« و »برخورداری از کرامت ذاتی« سرچشمه 
م‌یگیرد. ازآنجاکه انسان مخلوق خداست و هستی خود را از او م‌یگیرد، حاکمیت مطلق تنها از آنِِ خالق است: »إِنِِِ 
��لِلَّهِِ )انعام: 57(؛ حکم و فرمان، تنها از آنِِ خداست«. ازسو‌یدیگر، به‌دلیل برخورداری انسان از »کرامت  الْحُُْکْْمُُ إِالَّا 



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  36

ذاتی« )رعد: 11؛ اسراء: 33(، هیچ فرد یا گروهی حق تحمیل ارادة خود بر دیگران را ندارد. بنابراین مشروعیت هر 
حکومتی منوط به تجویز الهی است و حکومت باید در چهارچوب قوانین و ارزش های الهی که همسو با فطرت 
انسان است، عمل کند؛ و تحقق حکومت نیز به پذیرش آزادانة انسان های صاحب کرامت وابسته است. ازآنجاکه 
انسان ها مختار و صاحب کرامت‌اند، حکومت نمیتواند تأسیس خود را تنها به زور و اجبار متیک کند؛ بلکه نیازمند 
پذیرش و بیعت آگاهانة مردم است. حکومت پیامبر؟ص؟ در مدینه نمونة عینی این هم گرایی بود که مشروعیتش از 

جانب خداوند تأیید میشد و با بیعت آزادانة مردم مقبولیت مییافت )ضرفیان شفیعی، 1376، ص31(.
2ـ2. تنظیم قدرت بر اساس کرامت و مسئولیت انسان

اساساًً اسلام با وجود پذیرش وحدت در خلقت و وجود اختلاف در انسان ها، با تبعیض های بیجا و جاهلانه موافق 
مَْْرَّنََا بَنَِیِ آدََمََ« )اسراء: ۷۰( مطرح شده است،  نیست )خلیفه، 1402، ص2(. اصل کرامت انسان که در آیة »وََلَقَََدْْ کََ
ایجاد »اخوت  با   اکرم پیامبر  قبیله‌ای و طبقاتی عملی شد.  تبعیض های  به صورت منع  نبوی  در حکومت 
اسلامی« میان مهاجر و انصار نشان داد که کرامت انسانی ملاک روابط اجتماعی است، نه نسب و قبیله. جلوة 
عملی ایمان پیوند روح و اتصال جان هاست. قرآن کریم با بیان آیة شریفة اخوت ایمانی، سرفصل و بابی شگفت 
و کارساز در روابط اجتماعی گشوده است )حجرات: 10(. این آیه قانونی را در بین مسلمانان مؤمن تشریع کرد 
و نسبتی را برقرار ساخت که دارای آثار شرعی و حقوقی نیز شد )طباطبائی، 1376، ج18، ص315(. بر اساس 
منابع موجود، پیامبر اسلام این پیوند را دو بار در جامعة مؤمنین ایجاد کرد )حر عاملی، 1400ق، ج2، ص228(. 
این اصل همچنین مبنای مشارکت زنان در عرصة اجتماعی شد. بیعت زنان با پیامبر )ممتحنه: ۱۲( نشان‌دهندة 

آن است که کرامت انسانی همة افراد جامعه را شامل میشود و زنان نیز در مشارکت سیاسی سهیم اند.
3ـ2. عدالت محوری و مهار طغیان قدرت

ازآنجاکه عدالت از اهداف اساسى بعثت پیامبران است، در دین اسلام که خاتم ادیان است، اجراى عدالت در جامعة 
بشرى هدف اصلى است )حویزی، 1415ق، ج3، ص79(. در اسلام همة منصب هاى حساس به افراد عادل واگذار 
مىشود. در قضاوت و امامت جمعه و جماعت، عدالت شرط اساسى است و مرجع تقلید، رهبرى و مسئول بیت‌المال 
باید از افراد عادل انتخاب شوند )قرائتی، 1369، ص9ـ10(. ازاین‌رو یکی از محور‌یترین اهداف حکومت نبوی، اقامة 
نََِیِّاتِِ وََأَنَْزََْلْنََْا مََعََهُُمُُ الْکِِْتََابََ وََالْمِِْیزََانََ لِیََِقُُومََ الَنَّاسُُ بِاِلْقِِْسْْطِِ )حدید: 25(؛ ما رسولان  عدالت بود: »لَقَََدْْ أَرَْْسََلْنََْا رُُسُُلَنَََا بِاِلْبََْ
خود را با دلایل روشن فرستادیم و با آنها کتاب ]آسمانی[ و میزان ]شناسایی حق از باطل و قوانین عادلانه[ نازل 
کردیم تا مردم به عدالت قیام کنند«. پیامبر اکرم… این اصل را در حوزه های مختلف اجتماعی عملی ساخت: در 
اقتصاد، با وضع زکات و خمس موجبات جلوگیری از تمرکز ثروت در دست افراد معدود را فراهم کرد؛ در قضاوت، 



37نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

با داوری بر اساس وحی و بیطرفی کامل )نساء: ۵۸( موجب ایجاد امنیت روانی شد و در روابط اجتماعی، با لغو 
امتیازات طبقاتی و برابری مسلمانان در حقوق و تکالیف، زمینة اخوت اسلامی را فراهم کرد.

4ـ2. شورا و مشارکت سیاسی

از عوامل مهم در توسعة سیاسی کشورها، میزان بالای مشارکت سیاسی مردم است. آموزه های اسلام دربارة 
اختیار انسان و مسئولیت او در سرنوشت عمومی جامعه، در قالب اصولی همچون امر به معروف و نهی از منکر، 
و شورا و مشورت ظاهر شده و بدین گونه زمینة مشارکت اجتماعی سیاسی شهروندان در جامعة اسلامی را فراهم 
کرده است. در همین راستا، شور و مشورت در امور مسلمانان از دیگر رفتارهایی است که اسلام به مسلمانان و 
مؤمنان امر کرده است. خداوند رحمان به پیامبرش چنین دستور میدهد: »وََشََاوِِرْْهُُمْْ فِیِ الَأَمْْرِِ )آل عمران: 159(؛ 
و در کارها با آنان مشورت کن« و دربارة مسلمانان و مؤمنان نیز بیان میکند: »وََأَمَْْرُُهُُمْْ شُُورََی بَنََیهُُمْْ )شوری: 
38(؛ کارهایشان به‌صورت مشورت در میان آنهاست«. پیامبر اکرم دربارة اهمیت مشورت در کارها م‌یفرماید: 
رْْضِِ خََرٌٌی لَکَمْْ مِِنْْ بَطَْْنِهََِا )ابوالفتوح  »إِذََِا کانََ أُُمََرََاؤُُکمْْ خِِیارُُکمْْ وََأَغَْْنِیِاؤُُکمْْ سُُمََحََاءُُکمْْ وََأَمَْْرُُکمْْ شُُورََی بَنََیکمْْ فََظََهْْرُُ الْأَ�َ
رازی، 1408ق، ج5، ص36(؛ هرگاه اميران شما نيكانتان و ثروتمندان شما سخاوتمندانتان باشند و در كارتان در 
ميان خود مشورت كنيد، در اين صورت روي زمين براي شما بهتر از دل زمين خواهد بود«. همچنین میفرماید: 

»ما مِِنْْ رََجُُلٍٍ شیاوِِرُُ أَحَََاًدً الَّاإ هََدََی الرُّّشْْد« )طبرسی، 1372، ج9، ص51(.
اهمیت مسئلة شورا از آن روست که موجب رشد اندیشه و تفکر در جامعة اسلامى و مشارکت مردم در 
سرنوشت خویش، تحیکم پیوندهاى اجتماعى، تقویت روحیة مسئولیت پذیری و مشارکت در امور، و از بین رفتن 
روحیة بیتفاوتى و انزواگراىی مي  شود. مهم ترین جنبة کی حکومت، مردمى بودن آن است که نقش پشتوانه را 

اجرا مي  کند و مردم با اعتبار یافتن و شرکت در امور، نقش واقعى خود را ميیابند )مصطفیپور، 1386، ص2(.
5ـ2. سازوکارهای اخلاقی در برابر دنیاطلبی

دنیاطلبی است. در اسلام،  یا همان  انسان ذکر م‌یکند، عاجله خواهی  برای  از جمله صفاتی که قرآن کریم 
عاجله خواهی و دنیاطلبیِِ انسان نشانه ای از انحراف از ارزش ها و اصول اسلام است. اسلام با تأکید بر آموزه های 
الهی، عاجله خواهی را تلاشی مضر برای تجربة لحظه ایِِ لذت ها و اشتیاق ناپایدار به دنیا توصیف میکند )قیامت: 
20 و 21؛ نجم: 29...(. این رفتار، از دیدگاه اخلاقی و معنوی موجب جدایی از هدف اصلی انسان در زندگی 
میشود. همین صفت یکی از دلایل اثبات نیاز جامعه به وجود حکومت، و نیز ضرورت توجه و ایجاد راه حل برای 
جهت‌دهی به این صفت است. ازاین‌رو زکات و خمس برای تنظیم و مدیریت این صفت طراحی شده‌اند و حضرت 

رسول اکرم… با بهره گیری از این دو عامل، به ایجاد تعادل در جامعة مسلمانان پرداختند.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  38

علامه طباطبائی در ذیل آیة 177 سورة بقره تأکید مکیند پرداخت زکات که ییک از احکام مالی 
اسلام است، باعث اصلاح وضع زندگی اجتماعی میشود )طباطبائی، 1376، ج1، ص612(. جامعة 
صالحی که برای اولین بار در مدینه تشکیل شد و سپس تمام جزیرةالعرب را فراگرفت، عال‌یترین 
جامعه‌ای بود که در تاریخ اسلام تشکیل شد؛ جامعه‌ای بود که در آن نماز به‌پاداشته م‌یشد و زکات 

پرداخت میگردید )طباطبائی، 1376، ج14، ص575(.

6ـ2. امت سازی و نفی تفرقة قبیله ای

این کارکرد برآمده از اصل »اجتماع گرایی و مدنیبالطبع بودن انسان« و »فطرت مشترک« است )مطهری، 
1372، ج3، ص603(. اگر انسان ذاتاًً موجودی اجتماعی و نیازمند زندگی جمعی برای تکامل است و اگر همة 
انسان ها از کی فطرت واحد الهی برخوردارند )جوادی آملی، 1377، ص103(، طبیعی است که مرزبندیهای 
قبیله ای، نژادی و طبقاتی که مانع هم گرایی و تعاون اند، نفی شوند. حکومت اسلامی موظف است که به جای 
تقویت این مرزهای ساختگی، بر محور توحید و قوا که مشترکات فطری همة انسان‌هاست، »امت واحده« تشیکل 
دهد. سیاست پیامبر؟ص؟ در برادرسازی بین مهاجر و انصار و الغای امتیازات قبیله ای، ترجمان عملی این اصل 
انسان شناختی بود. حکومت نبوی نشان داد که اجتماع سیاسی در اسلام، نه بر اساس خون و نژاد، که بر اساس 

ایمان و ارزش های مشترک فطری بنا میشود )حجرات: 13(.
7ـ2. نفی استبداد و تمامیت خواهی

نفی استبداد و تمامیت خواهی مستقیماًً از »مسئول بودن« و »مختار بودن« انسان و همچنین شناسایی زمینه‌های 
طغیان )علق: 6ـ7( و دنیاطلبی در وجود او ناشی میشود. ازآنجاکه انسان در برابر اعمالش مسئول و مختار است، 
نمیتواند در کی نظام استبدادی که اراده و عقلانیت او را نادیده میگیرد، به کمال برسد. ازسویدیگر، شناخت 
گرایش به طغیان در وجود انسان، هشدار میدهد که تمرکز قدرت در دست کی فرد یا گروه، بدون نظارت و 
مهار، به فساد و ستم میانجامد. بنابراین، ساختار حکومت باید به گونه ای طراحی شود که ازخودکامگی حاکمان 
جلوگیری کند و حاکمان نیز خود را پاسخگو بدانند و تابع قانون الهی باشند؛ همان گونه که پیامبر؟ص؟ بزرگ ترین 

الگوی این مسئولیت پذیری بود و خود را تابع وحی میدانست )مائده: 49(.

نتیجه گیری

بررسی سوره های میک قرآن کریم نشان میدهد که حکومت پیامبر بر پایة انسان شناسی دقیق قرآنی شکل 
گرفته است. در این نگاه، انسان موجودی است که ازکیسو دارای کرامت و فطرت الهی است و ازسویدیگر در 
معرض طغیان، دنیاطلبی و انحراف قرار دارد. بر همین اساس، حکومت اسلامی دو وظیفة اصلی بر عهده دارد: 
نخست شکوفا کردن استعدادها و ظرفیت های مثبت انسان؛ دوم مهار گرایش‌های منفی او. در پرتو چنین مبان‌یای، 



39نظام مبانی انسان شناختی حکومت نبوی در سور مکی قرآن و کارکردهای سیاسی آن

حکومت نبوی در مدینه بر اصولی همچون توحید، عدالت، شورا، امت سازی و پاسداشت کرامت انسانی استوار 
به‌عنوان  بلکه در همة دوران‌ها  بودند،   پیامبر اعظم ادارة جامعه در زمان  نه تنها شالودة  این اصول،  شد. 
بنیان های نظری حکمرانی اسلامی مطرح میشوند. از این منظر میتوان نتیجه گرفت که حکومت در اسلام 
برخاسته از مبانی انسان شناختی قرآنی است و عناصر مهمی چون مشروعیت، عدالت، مشارکت و پاسخگویی، 
از دل همین مبانی سر برمیآورند. تجربة مدینه نیز نشان داد که قرآن کریم در بخش مدنی خود نقشه ای جامع 

برای ادارة جامعه بر پایة حقیقت وجود انسان ارائه کرده است.



، سال شانزدهم، شماره دوم، پياپي 32، پاييز و زمستان 1403  40

منابع
قرآن کریم.

ابن سینا، حسین بن عبدالله )1384(. شرح اشارات و تنبیهات. ترجمة علیرضا نجف زاده. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگی.
.ابن سینا، حسین بن عبدالله )1404ق(. شفاء. ترجمة دنیا سلیمانی و دیگران. قم: مکتبة آیةالله العظمی المرعشي النجفي

ابن منظور، محمدبن مکرم )1414ق(. لسان العرب. تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.
القرآن. ترجمة  الجنان فی تفسیر  الجنان و روح  النیشابوری )1408ق(. روض  الخزائی  ابوالفتوح رازی، حسین بن علیبن محمد 

محمدجعفر یاحقی و محمدمهدی ناصح. مشهد: بنیاد پژوهش های آستان قدس رضوی.
ارجینی، حسین )1403(. نگرش توحیدباور در سیاست خارجی از دیدگاه مقام معظم رهبری. معرفت سیاسی، 16)1(، 7ـ26.

جوادی آملی، عبدالله )1377(. فلسفة حقوق بشر. قم: اسراء.
جوادی آملی، عبدالله )1378(. فطرت در قرآن. قم: اسراء.

جوادی آملی، عبدالله )1381(. صورت و سیرت انسان در قرآن )تفسیر موضوعی قران کریم(. قم: اسراء.
جوادی آملی، عبدالله )1382(. حیات حقیقى انسان در قرآن. قم: اسراء.

حر عاملی، محمدبن الحسن )1400ق(. وسالی الیشعة الی حتصلی مسالئ الیرشعة. بیروت: دار احیاء التراث العربی.
حویزی، عبدعلیبن جمعه )1415ق(. نور الثقلین. قم: اسماعلیان.

خلیفه، اسماعیل )1402(. نقش تبعیض نژادی در افول قدرت نرم تمدن غرب از منظر حقوق بشر. اندیشه های حقوق عمومی، 
12)2(، 123ـ140.

راغب اصفهانی، حسین بن محمد )1412ق(. المفردات فی غریب القرآن. بیروت. دار العلم.

زارع قراملیک، محمد )1389(. اصول تفکر سیاسی در قرآن. تهران: کانون اندیشة جوان.
ضرفیان شفیعی، غلام  رضا )1376(. دین و دولت در اسلام. تهران: میراث.

طباطبائی، سیدمحمدحسین )1376(. المیزان فی تفسیر القرآن. قم: بنیاد علمی و فکری علامه طباطبائی.
طبرسی، فضل بن حسن )1372(. مجمع البیان فی تفسیر القرآن. ترجمة محمدجواد بلاغی. تهران: ناصر خسرو.

طریحی، فخرالدین بن محمدعلی )1375(. مجمع البحرین. تحقیق: احمد حسینی اشکوری. تهران: مکتبة المرتضویة.
عابدی، محمد )1400(. مبانی سیاست از منظر قرآن. تهران: پژوهشگاه فرهنگ و اندیشة اسلامی.

قرائتی، محسن )1369(. توحید، عدل، عدالت اجتماعی. تهران: صبا.
مصباح یزدی، محمدتقی )1373(. معارف قرآن. قم: مؤسسة در راه حق.

مصطفیپور، محمدرضا )1386(. قلمرو شورا در منابع اسلامى. پاسدار اسلام، )305(، 6ـ9.
مطهری، مرتضی )1372(. مجموعه آثار. تهران: صدرا.

مظفری، محمد )1389(. مدنیت بالطبع انسان از چشم انداز فلاسفه. فصلنامة الهیات و حقوق، 2)1(، 93ـ116.
مکارم شیرازی، ناصر )1373(. تفسیر نمونه. تهران: دار الکتب الاسلامی.


